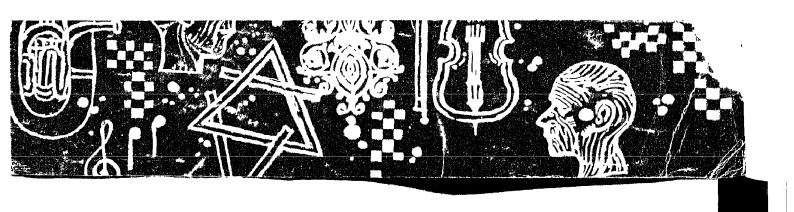
الججلدالسادس العددالأول – إبريل-مايو-يونيو ١٩٧٥

الموسئيق العَربيّة ومَوقعها مِنَ الموسئيق العَالميّة ومَالعَالميّة مِنَ الموسئيق العَالميّة المرجّال وتفاليده في الموسّيق الموسّيق والمؤسّيق وال







General Organization Of the Alexandria Library (GOAL) Bibliotheca Alexandrina

رسيس التحسرير: أحمد مشارى العدواني

A Land

مستشارالتحرير: دكاورا حمدا أبوزيد

١

مجلة دورية تصدر كل ثلاثة أشهر عن وزارة الاعلام في الكويت ﴿ ابريل \_ مايو \_ يونيـو ١٩٧٥ المراسسلات باسم : الوكيسل المساعد للشسئون الفنية \* وزارة الاعلام ـ الكويت : ص • ب ١٩٣

### المحتويات

|       |                                                 | الموسيقى                                      |
|-------|-------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| ٣     | بقلم التحسوير                                   | التمهيسد                                      |
| 10    | الدكتور سمحة امين الخولي                        | الارتجال وتقاليده في الموسيقي العربية         |
| **    | الاستاذ عبد الوهاب بلال الاستاذ عبد الوهاب بلال | المقامات العراقية                             |
| 1.5   | الاستاذ عبد الفنى شعبان                         | الموسيقى العربية وموقعها من الموسيقى العالمية |
| 7.1   | ترجمة الاستاذ صدقى عبد الله حطاب                | الموسيقى والموسيقيون والاداء                  |
| * * * |                                                 |                                               |
|       |                                                 | آفاق المعرفة<br>                              |
| 784   | الاستاذ هاشم النحاس                             | الاعتداد السينمائي                            |
|       |                                                 | بين البناء الروائى والبناء الفيلمى            |
| ***   |                                                 |                                               |
|       |                                                 | أدباء وفنانون                                 |
| 784   | الدكتور محمود احمــه الحفني                     | صغى الدين الارموى البغدادى                    |
|       | ***                                             |                                               |
|       |                                                 | عرض الكتب                                     |
| ۳.۳   | عرض وتعليل الدكتورة حورية مجاهد                 | الايديولوجية والتطبيق                         |



# الموسيعي



يعتبر الفن من أكثر مظاهر الثقافة انتشاراوشيوعا في المجتمعات الانسانية ، اذ لسنا نعرف مجتمعا واحدا يخلو تماما من وجود بعض اشكالواساليب التعبير الجمالي ، بصرف النظر عن مدى فجاجة او نضج تلك الاشكال والاساليب ، ولايعني ذلك بالضرورة وجود جميع اشكال اافن في كل مجتمع على حدة ، او أن اشكال الفن التي توجد في أي مجتمع من المجتمعات تكشف عن نفس الدرجية من النضج والنمو والتطور ، وهذاالشيوع او الانتشار هو الذي جعل بعض العلماء يعتبرون الفن احد « العموميات Universals »الأساسية في الثقافة الانسانية ككل ، بل أن عددا من علماء الانثربولوجيا والثقافة يذهبون الى حدالقول أن الانسسان يميل بطبعه إلى التعبير عن احساسه بالجمال، وهذا معناه أن التعبير الجماليهو خاصية أساسية من خصائص الانسان ، وأن كانت أساليب وأشكال هذا التعبير تختلف من مجتمع لآخر ، لأن الثقافة السائدة في المجتمع هي التي تحدد تلك الأساليب في آخر الامر .

ومسع أن الغنسون المختلفة في المجتمعات والثقافات المتقدمة تعتبر من أوجه النشساط المتخصصة التي يمارسها أشخاص متخصصون ينقطعون تماما لذلك النشاط الذي يحتاج لكثير من المهارات الفنية التي لا تتوفر لمعظم أفرادالمجتمع فان ذلك ليس هو الوضع تماما في كل أنماط المجتمعات ، كما أنه لا يصدق على مختلف مراحل التطور الثقافي والحضارى . فالنحت والتصوير والموسيقى ، بل وحتى الفناء والرقص والتمثيل وكتابة القصص تحتاج في المجتمع المتقدم الي « فنان » متخصص ، وذلك بعكس الحال في المجتمعات المتخلفة ، وبخاصة تلك التي توصف عادة بأنها « بدائية » . وعلى الرغم من كل ما يقالمن أن الفن هو أحد « العموميات » الثقافية فليس ثمة ما يدل بشكل قاطع على أنه كان موجودا في أولى مراحل التطور البشرى ، أو على نوع الفن الذي كان يمارسه الانسان الاول أن كان هناك فن على الإطلاق ، بالمعنى المفهوم من كلمة « فن » . وعلى أية حال فان هناك من العلماء من يذهبون الى القول بأن القردة العليا لديها وسائلها الخاصة التي تعبر بها عن أحساسها بالجمال ، فلقد لاحظ كوهل الستخدام الطلاء وقطع القماش المون ، يجرى عليها بعض تجاربه كانت تميل الى تزيين جسمها باستخدام الطلاء وقطع القماش المون ، وهي أمور يمكن أن تعتبر بمثابة « الدوافع الفجة » حسب تعبير بيلز Beals وهويچر Hoijer ) وهي أمور يمكن ال تعتبر بمثابة « الدوافع الفجة » حسب تعبير بيلز الجمال .

ولعل أولى الشواهد المباشرة على النشاط الجمالي لدى الانسان المبكر هـو اهتمام انسان النياندر (نياندرتال) بجمع الاحجار والمواد المونة والاصباغ مثل المفرة واستخدامها في تزيين وطلاء جسمه ، على ما يعتقد بعض العلماء ، ثم المهارة التي تبدو في شطف الاحجار في الفترة السولتيرية Solutrean بطريقة تنم عن اللوق والاحساس بالجمال ، (راجع في ذلك على العموم ترجمتنا لكتاب وليام هاولز عن : ما وراء التاريخ ، مكتبة نهضة مصر ، القاهرة ) ، والظاهر ان هناك كثيرا من الاشياء التي كان الانسان المبكر يصنعها ويتفنن في صنعها ، دون أن يستخدمها بالفعل في حياته السومية ، ويعتبر علماء الانثر بولوجيا وعلماء الثقافة هذه الاشياء الجميلة غير المفيلة دلائل وشواهد على وجود الدوافع للتعبير الجمالي عندالانسان منذ فجر تاريخه المعروف ، وممها يكن الامر فالظاهر أن هناك صلة وثيقة على الاقل في العصر الحجرى القديم أو العصر الباليونيثي الامر فالظاهر أن هناك صلة وثيقة على الاقل في العصر الحجرى القديم ، بما في ذلك المجتمعات قائمة في كثير من الثقافات والحضارات والمجتمعات الى حدما على الاقدل ، بما في ذلك المجتمعات الاوربية والفربية ، حيث تستخدم الموسيقي في الترانيم الدينية كما يستعان بالفنون المختلفة في الاوربية والفربية ، حيث تستخدم الموسيقي في الترانيم الدينية كما يستعان بالفنون المختلفة في الإغلبطابعا دنيويا بعيدا عن الدين ، الا ان التعبيرات الجمالية في المجتمع الحديث تتخذ في الاغلبطابعا دنيويا بعيدا عن الدين ، أو على الاصحلم تعد الفنون ترتبط ارتباطا كاملا بالدين كما هي عليه الحال بالنسبة لبعض فترات التاريخ ، وبعض المجتمعات السابقة .

واذا كان باستطاعة علماء الانثربولوجيا ان يخمنوا بي بشكل او بآخر ب الحقبة التي ظهرت فيها بعض الفنون التشكيلية ، فان تاريخ بداية الموسيقى بالذات تعتبر مسألة من الصعب تحديدها او حتى تخمينها نظرا لعدم وجود أية شواهد أوأدلة مادية في الرواسب والبقايا الاركيولوجية التي نجد فيها عينات ونماذج وأمثلة من الفنون الاخرى . ومع ذلك فان الكثيرين من علماء الثقافة والانثربولوجيا يشعيرون دائما في كتاباتهم الى احدى الصور الشهيرة في أحد الكهوف من الفترة

المجدلينية Magdalenian التي تمشل أحدالسحرة (أو ربما أحد الكائنات الاعجازية) وهو يؤدى بعض الرقصات ، ويتخذون ذلك دليلا على وجود الموسيقى في تلك الفترة . على اعتبار أن الرقص يصاحبه في الاغلب الايقاع الموسيقى بشكل أو بآخر . وممها تكن دلالة هذا الاسم فالملاحظ هو أن كل الشعوب المعاصرة التي توصدف بانها شعوب بدائية تعرف الموسيقى والرقص ، مما يدفع الكثيرين من الانثر بولوجيين إلى القول بأنه من المحتمل ، على هذا الاساس، أن تكون الموسيقى قد عرفت على الاقل في العصور الحجرية القديمة وعند شعوب تلك الحقبة القديمة أن لم تكن قد عرفت منذ بداية ظهور الثقافة الانسانية ذاتها قبل ذلك بقرون طويلة .

...

وربها كانت الوسيقي هي أفضل الفنون الكشف عن مدى تأثير الاوضاع والمستويات والتقاليد الثقافية في الفن وانتاجه وتدوقه ، على اعتبار ان هذه التقاليد والاوضاع الثقافية التي تسود مجتمعا من المجتمعات تتدخل في تشكيل اللوق العام السمائد ، وتقديره وفهمه وتذوقه للفن . ومن هنا كنا نجد أن القطعة الوسيقية الواحدة التي يطرب لها شعب من الشمعوب بر فضها شعب آخر ، ولا يكاد يستسيفها ،بل وقديعتبر سماعها قطعة من العذاب . والمعروف ان الاذن الفربية لا تتذوق كثيرا من الموسسيقى الشرقية ، وأن الفناء العربي مثلا يبدو كنوع من العويل الرتيب ، وأن الموسيقي الافريقية تبدو لمن لم يتعود سماعها وتذوقها مجرد قرع للطبــول ولآلات الطرق والقرع والنقر الاخرى ، وانها تخلومن كل معنى ، وتفتقر الى أية درجة من التوافق الموسيقي . ويمكن أن يقال هذا بالنسبة لتذوق الافريقيين أو الصينيين مثلا للموسيقي الفربية . وليس من شك في أن عدم التذوق ، وبالتالي عدم التقدير ، يرجعان الى أسباب وعوامل ثقافية . والشبيء نفسه يصدق على تطور الموسيقي في اىمجتمع واحد بالذات ، ومدى تذوق الناس لتلك الموسيقي في مختلف فترات التاريخ . فالموسيقي التي يطرب لها جيل من الاجيال تبدو عديمة المعنى وخالية من التوافق الموسيقي ورتيبة الىحد الاملال بالنسبة لجيل آخر . وخير مثال على ذلك هو موقف الكثيرين من أبناء الاجيال الناشميّةعندنا من الموسيقي العربية وعدم تذوقهم لها ، وان كانت الحركة الاخيرة لاحياء التراث الموسيقى العربي التي تقوم بها بعض البلاد العربية الآن وبخاصة مصر بدأت تؤثر في الذوق العام بحيث اصبح الكثيرون من الشبباب يقبلون على سماعها بعد أن كانوا يرفضونها تماما . وهذا معناه أنالتكرار الذي يحمل بين ثناياه التنوير والتوعية والتبصير له فعله واثر ه في عملية التقبل او التذوق الموسيقى والفني . ومن ناحية أخرى فان الارتباطات والتركيبات الصوتية التي تكون خالية من المعنى بالنسبة لأحد الاجيال تصبح مألوفة ومقبولة وعادية بالنسسبة لجيل آخر تال وهكذا . والدراسات الموسيقية في أوروبا حول تطهور الموسيقي تبين صحة ذلك . ونحن نعرف كيف انموسيقي الجاز كانت تبدو في فترة من الفترات موسيقى (بربرية) او همجية للكشيرين من الأوروبيين والامريكيين ، ثم اصبحت مقبولة الآن تماما ، بل ان بعض موسيقي الجاز القديمة اصبحت جزءا من التراث الموسيقي الكلاسيكي في الغرب .

ومع ذلك فلا بد من الاعتراف بأن المعلومات الخاصة بتكامل الموسيقى مع المظاهر الثقافية الاخرى في المجتمع لا تزال ضئيلة . صحيح اننانجد في بعض المؤلفات المثل كتاب هوجو لا يختنريت عن « الموسيقى والحضارة » محاولات جدية لتبيين علاقة الموسيقى بالحضارة او ببعض جوانبها مثل اللغة ، ولكن الموضوع بأكمله يحتاج الى كثير من الدراسة العميقة . ففي التمهيد لهذا الكتابين المؤلف صراحة على أن «الحضارة في أي عصر من العصور تعتمد على الحياة الاجتماعية والتاريخ السياسي والاحوال الجغرافية الى جانب اعتمادها على لغة البلد ، ومن ثم فهناك صلة ضرورية بين الموسيقى وبين هذه الموضوعات كافة . و فضلا عن ذلك فان الموسيقى تستند الى اسساس علمي يتضمن الطبيعة والرياضة ، كما أن بينها وبين كل من الادب وسائر الفنون روابط وثيقة الى حدما . ولقد تأثرت الموسيقى بالشعر وفن العمارة والنحت والتصوير والرقص والتمثيل والفنون الآلية الى جلا بعنب بالطابع الجزئي التحليلي ، اذ اننا ندقق النظر فيها مليا أو بطريقة ميكروسكوبية بمعنى حد بعيد بالطابع الجزئي التحليلي ، اذ اننا ندقق النظر فيها مليا أو بطريقة ميكروسكوبية بمعنى اصح ، ونشرحها ونحلل مظهرها ، (صفحة ٣) وهذا معناه انه لكي نفهم الموسيقى قلا بد من أن نحاول « الربط بين حقائق تاريخ الموسيقى وتاريخ الروح الإنسانية والحضارة العامة في مظاهرها نحاول « الربط بين حقائق تاريخ الموسيقى وتاريخ الروح الإنسانية والحضارة العامة في مظاهرها المختلفة وتاريخ الاحوال السياسية والاجتماعية ، اذ أن ليذلك أثيرا بالغا على الفين والعلسم المختلفة وتاريخ الاحوال السياسية والاجتماعية ، اذ أن ليذلك أثيرا بالغا على الفين والعلسم (صفحة عيه) .

ويظهر هذا بدرجة أكبر من الوضوح في المجتمعات الاكثر تخلفا وبداءة ، وربما كان المثل الاقرب الينا هو وضع الموسيقى في افريقيا وعلاقتها بالثقافة السائدة في المجتمعات القبلية هناك ، فبينما نجد في المجتمعات الأكثر تقدما ورقيا ميلاواضحا نحو تقسيم الفنون الى دوائر ومجالات منفصلة وعزلها عن مظاهر الحياة اليومية ، والى « التمييز بين الفنون المجردة والفنون التطبيقية ، وبين الفنان الحق والفنان التجارى أو صاحب الحرفة من حيث الدور والوظيفة » ، فان مثل هذه التمييزات لا تكاد تقوم في المجتمعات التي توصف عادة بأنها بدائية أو متخلفة أو أحيانا امية ، حيث يعتبر الفن جزءا لا يتجزأ من الحياة اليومية ، بمعنى أنها تتدخل في كثير جدا من النشاط اليومية ،

H

<sup>(</sup>ع) نقل هذا الكتاب الى العربية الاستاذ احمد حمدى محمود ( الدار المسرية للتاليف والترجمة ، القساهرة 1978 ) ولقد تتبع لا يختنتريت في الصفحات الاولى من الكتاب العلاقة بين الموسيقى واللغة على المغصوص ، ويذكر ان ثمة حاجة ماسة الى معرفة اللغة اللاتينية تتجلى على الاخص عنددراسة موسيقى القرون الوسطى لان معرفتنا بموسيقى تلك الصور تكاد تكون كلها مستمدة من الابحاث النظرية التي تتبها الرهبان العلماء بتلك اللغة . كذلك يرى ان اففسل المؤلفات الموسيقية العالمية كتبت باللغة الالانية ولن يستقيع سوى اولئك الذين يعرفون اللغة الالمانية معرفة وليقة ان يدركوا الماني الحقيقية تكانتات باخ واوبرات موسيات . . . ويفيع جانب كير من سحر الاغتية الالمانية ( ليد ) في القرن التاسع عشر . . . اذا لم تغن باللغة الالمانية واوبرات موسيقى الفرنسية عن كل سحرها وذوقها المعقول الا استجيبون استجيبون استجابة الدن تفصح الاعمال الغنية الحقة في الموسيقى الفرنسية عن كل سحرها وذوقها المعقول الا المستمين يستجيبون استجابة سريعة الى كل كلمة في هذه اللغة والى كل نبرة فيها . . . »وهكذا . ومن ناحية اخرى يرى لا يختنتريت انه من الصعب فهم تطود الوسيقى في المنيا مثلا ابتداء من . . ها دون معرفة بعمر الاصلاح الديني وبداية الكنيسة البروتستنتية او بغير معرفة النزاع بين جنسوب المانيسات الكانوليكي وشسساطيا والنبلاء يرعون الوسيقى ويقيمن دورا خاصة للاوبرا يتطلب التعرف على حسالة الحضارة في النهسسا حيث كان الاشراف والنبلاء يرعون الموسيقى ويقيمن دورا خاصة للاوبرا وكانت لهم فرق موسيقية خاصة بهم . والامثلة على علاقة الوسيقى بمغاهير الحضارة المختلفة يزخر بها هذا (الكتاب العميق الهام .

وبخاصة النشساط الجمالي الذي تلعب فيه الموسيقي والفناء دورا اساسيا . ولقد تعرض باسكوم Bascom وهرسكوفيتز Herskovits في كتابهما عن ( الثقافة الافريقية : دراسات في عناصر الاستمرار والتفيير )) \*\* كثير من الامثاة التي توضح ذلك . فقبلية الهوتو في رواندا مثلا تميز مالا يقل عن ٢٤ نوعا من الاغاني الاجتماعية العامة التي لا تدخل في نطاق الاغاني الدينية . وتتناول الاغاني الاجتماعية موضوعات كثيرة ، فمنها ما يفنيه موسيقيون محترفون لاغراض الترفيه ، ومنها ما يؤدي في مناسبات شرب البيرة او الحرب او تقديم الولاء لزعيم ، او الصحيد او الحصاد او الاشفال العامة . . . ومنها ما يتعرض للاوروبيين بالسخرية ، او يتحدث عن الموت اويتناول موضوعات مبتذلة . . . وبالمثل نجد عند قبيلة التوتسي في رواندا ايضا كثيرا من الاغاني لتناول موضوعات مبتذلة . . . وبالمثل نجد عند قبيلة التوتسي في رواندا ايضا كثيرا من الاغاني فالطبول عندهم تعتبر رمزا للقوة السياسية ، بلان الدف الذي يطلق عليه عندهم اسم كالنجا في مناسبات خاصة ، بل انه يتمتع بمنزلة اجتماعية عالية ، وله حقوق تماثل حقوق الملك نفسسه في مناسبات خاصة ، بل انه يتمتع بمنزلة اجتماعية عالية ، وله حقوق تماثل حقوق الملك نفسسه في مناسبات خاصة ، بل انه يتمتع بمنزلة اجتماعية عالية ، وله حقوق تماثل حقوق الملك نفسسه في الناس يصفقون له ثلاث مرات حين بعرون المهه ، بل انهم يذهبون الى حد أن يدهنوه بالزبد وبدم الناس يصفقون له ثلاث مرات حين بعرون امامه ، بل انهم يذهبون الى حد أن يدهنوه بالزبد وبدم النام عينة مسن الثيران تذبح كقرابين للآلهة ، وذلك بقصد وقايته من التلف وهكذا .

ومما قد تكون له بعض الدلالة هنا ما تحاوله بعض القبائل الافريقية من اسناد بعض الرموز الى الآلات الموسيقية ذاتها ، بحيث تمثل تلك الآلات في آخر الامر بعض صفات الآلهة او بعض الخصائص الانسانية . من ذلك ما نجده عندقبيلة بعبارا Bambora الذين ينظرون الى القيثارة على انها ترمز الى الانسان او على الاصبح الى السلف الاول الذى انحدرت منه القبيلة كلها . وهذه مسالة عرضت لها عالمة الاثنولوجيا الفرنسية الدكتورة فيقيانا بالله كلها في هذه الآلة الموسيقية عن البمبارا Les Bambara حيث تقول: ان « الصندوق المستطيل في هذه الآلة الموسيقية يمثل قناع كومابانا ، السلف الذى اوتى الكلمة . وترمز القطعتان الجانبيتان واسسنانه ، والاوتار الثمانية الى كلماته . وترمز القيثارة أيضا الى ضريحه ، ويرمز القضيبان اللذان يقطعانها عرضا الى السلفين الثاني والشائك اللذي رافقاه عندموته . ويمثل الصندوق كذلك وجسمه الكاهن العراف وضريحه ، ويمثل القضيبان ساقي الذرة اللذين غرسا في المكان الذى دفنت فيه الجثة . وفي نهاية مقبض القيثارة توجد أجراس نحاسية تلعب دورا يجمع الناحيتين الفنية والدينية ويشبه دور الإجراس المثبتة على لوح الطبل . . .

« ويمثل كل صوت يحدثه كل وتر من الاوتار الثمانية نوعا من الصلاة . ويشد الكاهن العربًا ف الاوتار كلا على حدة بحسب رتبتها . . . . وتتصدر القيثارة احتفالات التضحيات ومراسيم التطهير

<sup>(\*\*)</sup> الترجمة العربية بقلم عبد الملك الناشف . وقدنشر الكتاب الكتبة العصرية ببيروت عام ١٩٦٦ .

والمعالجة والتنقية والتكريس ، وتلعب كذلك دوراهاما في التأملات الفردية . وتعتبر نفماتها العام الحادة سماوية ، ويعتقد انها ترمز الى الوفرة . اما نفماتها الجهيرة المنخفضة الحدة فتدل ء اشياء دنيوية وترمز الى النقص . وتستخدم القيثارة في مناسبات مختلفة كالاعلان عن اله والترحال ، والخصب والقحط ، ودعوة الناس الى الامتثال للاوامر ، وقد توضع القيثارة بهد بجوار مستنقع حيث يدل وجودها على السلام والطمأنينة .

« وقبل أن يبدأ العازف بالضرب على القيشارة يدنو بفمه ألى فوهة صندوقها ويهمس مخاء سيد الكلمة بالعبارة التالية: (والآن جاء دورك ، فهلم نظم العالم) » . ( باسكوم وهرسكوڤيتز المرجع السابق صفحتا ١٠٨ ، ١٠٨ ) .

ومن الخطأ ان نوعم ان الموسيقي في الشموب« البدائية » هي مجرد وسيلة للطرب او قض وقت الفراغ في الترويح عن النفس والاستمتاع ،انما للموسيقي هناك وظائف أخر ياجتماعية قا نجد لها مثيلا في المجتمع المتقدم والمتطور . . . انها وسيلة للاتصال ونقل الرسائل والمعلومات ع المسافات الشياسعة ، وبخاصة في المناطق التي يصعب الانتقال فيها . فالطبول مثلا تستخدم ارسال الاشارات ، ويسماعد على ذلك النغم الغوينمي الذي يميز الكثير من اللفات البدائيد وبخاصة في افريقيا . الا أن هذا قد يعني على أية حال أن التعبير الموسيقي هنا هو ظاهرة لغوية المحل الاول . والواقع أن هذه الظاهرة التي تعر فعموما باسم « الطبول الناطقة » تعتبر من أد الظواهر التي جذبت انتباه الرحالة الذين زارواافريقيا في القرن التاسع عشر ، ثم انتقل هـ الاهتمام منهم الى عدد من الانثربولوجيين الذين كانوا على دراية بالموسيقي . واجــزاء كبيرة ، المؤلفات الأولى تعالج الآلات الموسيقية في القبائل البدائية ، وبخاصة الطبول وآلات القرع والذ الاخرى ، وهي الآلات التي تؤلف على العموم الجزءالاكبر من الآلات الموسيقية عندهم . وليس ، شك في أن ارتباط الموسيقي بالفناء يوسمع من وظائفها في المجتمع ، اذ يمكن بهذه الطريقة تصبح الموسيقى وسيلة ليس فقط لنقل الاخباربل وأيضا لحفظ التراث . وهذه الظاهرة شائ لدى كثير من الشعوب التي يصعب عليها تسجيل تراثها التاريخي ، والاحداث التاريخية الهامة عن طريق الكتابة والتدوين . ومن هذه الناحية تعتبر الموسيقي والفناء المصاحب لها من أد المدونات والتسميلات اللاوضاع الاجتماعية ، ويمكن عن طريق تحليلها التعرف بدقة على ك من مظاهر الحياة الاجتماعية وانماط الساوكوالقيم التي كانت سائدة في تلك المجتمعات ولدينا نحن انفسه امثلة طيبة لذلك تتمثل فىالقصص الشهبي الذى يؤدى بمصاحبة بعد الآلات الموسيقية البسميطة كالربابة ، وخير مثل لذلك هو قصة أبو زيد الهلالي التي كانت شاءً حتى وقت قريب في كل انحاء مصر.

وربما كان اهتمام الرحالة الاوائل ، ومن بعدهم علماء الانثر بولوجيا ، بدراسة الموسية « البدائية » راجعا في البداية على الاقل ، الى الرغبة في دراسة الاختلاف الواضح بين الاسلوا

البدائي في التعبير الموسسيقى والاداء الفربي . فالاسلوب الافريقي مثلا يعتمد على استعمال آلات القسرع والايقاع المركب ، وليس على التوافق الموسيقى أو الهارموني كما هو الحال في الموسيقى الفربية . وكتابات الرحالة الاوائل مليئة بالوصف التفصيلي الدقيق لموسسيقى الطبول الافريقية بالذات ، وما تتركه من أثر في نفوس السامعين .

ولقد كان الشائع عند الكثيرين من العلماءالذين اهتموا بتطور الفن أن الفنون « البدائية » ، او على الاصح الفنون التي توجد في المجتمعات والثقافات « البدائية » والمتخلفة ، اكثر فجاجة واقل نضوجا من فنون الشعوب المتقدمة الراقية، وهي مسألة لم يلبث العلماء والمحدثون إن رفضوها، على اعتبار أن مسألة النضوج في التصدورات مسألة نسبية نظرا لارتباطها ارتباطا وثيقا بالمجتمع والثقافة السائدة من ناحية ، وبأساليب التنفيذوالاداء المستخدمة للتعبير عن تلك التصورات والافكار من ناحية اخرى . بل ان ذلك نفسه لايصدق دائما في كل الحالات او الاحوال ، فكثير من النقوش والرسوم التي ترجع الى العصر الحجرى القديم تكشف عن درجة عالية جدا من الكفاءة والدقة في الاداء على الرغم من كل ما كان يعاني منه « الفنان » المبكر من نقص وقصور في الاساليب والوسسائل والادوات التي كان يسم يتخدمها في محاولة التعبير عن تصوراته وافكاره ، وهمذا القول نفسمه يمكن ان ينطبق بسمهولة على كثير جدامن الوان الفن التي توجد الآن لدى كثير من الشعوب « البدائية » والمتأخرة في افريقيا أو بولينيزيا أوغيرها . فالنضوج في التصورات مسألة يصمعب الحكم عليها أو قياسها ، ومن الصعب « ترتيب »هذا النضوج على ما يقول علماء الانثربولوجيا الذين يذهبون الى ان كل الفنون عند كل المجتمعات وفي كل الثقافات فيها نوع خاص بها من النضوج والرقة والسمو ، وأن كان يصعب تقديرها ، الااذا فهمنا مقومات تلك الثقافة والعناصر الاساسية التي تدخل في تكوينها ، ومدى التفاعل بين الفنان والثقافة التي يعيش فيها ، وبالتالي قدرته على التعبير عن تلك الثقافة .

وتمتلىء كتب تاريخ الموسيقى بمثل هذه الآراء والمواقف المتضاربة ، فلقد كان السائل حتى عهد قريب ان كثيرا من موسيقى الشعوب المنخلفة ، وبخاصة الشعوب والجماعات البدائية ، تخلو من الشكل والمعنى ، وإنها مجرد اصوات متنافرة لاتنتظمها وحلة ، أو إنها مجرد نفعات رتيبة تسير على وتيرة واحدة . كما سبق أن ذكرنا ، وإنها على العموم اكثر بساطة واقل تعقيدا من الموسيقى الفربية أو موسيقى المجتمعات والشعوب الاكثر تقدما ورقيا وحضارة . الا أن الدراسات التحليلية التي قام بها علماء الموسيقى المعاصرون اللين اهتموا بتلك المشكلة كشفت عن خطأ هذه الاحكام وعدم دقتها . صحيح أن موسيقى الشعوب «البدائية » تعتمد على الايقاع أكثر مما تعتمد على الليقاع أكثر مما تعتمد على اللحن ، وإنها تتم غالباً عن طريق الغناء وبعض آلات القرع البسيطة الساذجة أكثر مما تعتمد على استخدام مجموعة كاملة من الآلات المختلفة التي تصدر عنها أصوات وأنفام متنوعة ، الا أن الظاهر \_ على ما يقول هؤلاء العلماء الموسيقيون \_ أن أنماط الايقاع في الموسيقى الاوروبية الحديثة

اشد بساطة منها في كثير من الموسيقي غير الفربية وبالذات الموسيقي الافريقية التي تتميز ايقاعاتها بالتعقيد وسرعة التغير ، فليس ثمة علاقة مباشرة بين الآلات الموسيقية المستخدمة في العزف وبساطة انماط الايقاع بل الاكثر من ذلك ، فالمعروف ان الايقاعات غير الاوروبية فتحت امام الموسيقيين في الغرب امكانات اوسع وافسح للتعبير الايقاعي اكثر مما كان مألوفا في الموسيقي الغربية في الماضي والمعروف ايضا انه في كثير من المناطق قد يصاحب الايقاع الموسيقي انماط اخرى من الايقاع تتمثل في حركات الجسم او آلات القرع او التصفيد والمضرب بالايدي على الافخاذ او على بعض اجزاء الجسم الاخرى ، او طرق بعض العصي احداها بالاخرى وذلك كله بالإضافة الى قرع الطبول .

كذلك بينت لنا الدراسات الحديثة التي اجريت على موسيقى الشعوب « البدائية » ان تلك الوسيقى تكثيف عن انماط محددة تمام التحديد ، وانما ليست موسيقى عشوائية على الاطلاق . ومع انه يوجد لدى كل شعب من تلك الشسسعوب « البدائية » عدد محدود فقط من الانماط التي يتبعونها في موسيقاهم واغانيهم فان هناك الشسسعوب « البدائية » عدد محدود اقتشارا ، بمعنى انها تمتد وتتسع بحيث تتجاوز حدود القبيلة الواحدة ، كما ان من السهل تحديد المناطق التي تسودها تقاليد موسيقية متشابهة — ان صعها التعبير بنفس السهولة التي يمكن بها تحديد المناطق الانقافية التي تسود فيها عناصر ثقافية معينة . ويقول آخر اكثر وضوحا فان في الإمكان تحديد المناطق الوسيقية في افريقيا مثلا تحديدا دقيقا ، بمعنى تقسيم القارة كلها الى مناطق موسيقية متمايزة تبعا للانماط الموسيقية التي تسود في كلمنها بنفس الطريقة التي تقسم بها تلك القارة الى مناطق اقتصادية أو سلالية أو دينية ، أو ما الى ذلك . وهذه على أية حال مسألة توفر عليها عدد من علماء الانثر ولوجيا والفولكلور الذين اهتمو ابانتشار الانماط الموسيقية مثلما فعل الان وماكس من علماء الاتروبوجيا والفولكلور الذين اهتمو ابانتشار الانماط الموسيقية مثلما فعل الان وماكس من علماء الاثرية القوية بين اسلوب الاغنية الشعبية والثقافة . وقد صدر الكتاب عام ۱۹۲۸ ويعتبر مدخلا جديدا في دراسة الموسيقي وعلاقتها بالثقافة التي تسود مجتمعا من المجتمعات .

والمهم هنا هو ان انماط التعبير الموسسيةى عند الشعوب « البدائية » انماط معقدة ، بعكس الاعتقاد الشائع عند معظم الناس ، كما ابها تختلف اختلافا كبيرا عن الصور الموسيقية الفربية . وكان ذلك من اكبر الاسباب التي منعت علماء الانثر بولوجيامن ان يسجلوا الموسيقى البدائية اثناء وجودهم في المجتمعات التي كانوا يدرسونها ، اذ كان من الصعب عليهم ترجمة تلك الاصوات الى السلم الموسيقى الاوروبي على الفور . ومن هنا كان هؤلاء العلماء يلجأون الى التسجيلات الصوتية ولكن حتى ذلك لم يتم الا في مرحلة تالية من تاريخ البحوث الحقلية او الميدانية . وعلى العموم فلقد جمع علماء الانثر بولوجيا اللين اهتموا بالموسيقى والفناء كثيرا من الامثلة التي تعتبسر بمثابة ثروة موسيقية هائلة والتي تعطى فكرة واضحة عن ارتباط الموسيقى والفناء بكل مجالات الحباة ، فهناك مثلا اغاني العمل والموسسيقى الدينية والموسيقى والترانيم الجنائزية واغاني اللعب



وشرب البيرة والحرب وغير ذلك . ولقد خضعت هذه العينات والنماذج للدراسة والتحليل ، ومع ذلك فهناك كثير من الثروة الموسيقية لدى تلك الشعوب والقبائل تنتظر من يهتم بجمعها وسمجيلها واخضاعها للتحليل الدقيق ، وهذه كلها المورتحتاج لاعداد خاص حتى يمكن فهم تلك الموسيقى الصادرة عن شعوب لها ثقافات وتصورات تختلف أشد الاختلاف عن ثقافات وتصورات الغربيين .

وثمة مسألة اخرى هامة يجدر بالباحث ان يأخذها في الاعتبار حين يدرس تاريخ الموسيقي عند الشمعوب ، واختملاف خصائصمها باختلاف الثقافات والمجتمعات ، واعني بذلك مدى المشاركة في « الصنع » و « الأداء » . فالمعروف ان الشعوب « البدائيسة » والمتخلفة او المتأخرة لا تعرف نظام التخصص وتقسيم العمل ، على الاقل بالمعنى السائد في المجتمع المتقدم الراقي ، وبالذات المجتمع الصناعي الفربي ، وعلى ذلك فليس من المتوقع أن نجد فيها - كما سبق أن ذكرنا في بداية هذا الكلام \_ موسيقيين محترفين متخصصين ينقطعون طيلة الوقت للتأليف الموسيقي او للاداء والعزف كما هو الحالفي المجتمعات الاكثر تقدما . انما الاقرب الى الواقع أن يكون « الانتاج » أو التأليف والاداء على السواء عملا جماعيا ينبعثمن الجماعة كوحدة ويشترك فيه الكثيرون من افراد الجماعة .. ولو سرنا مع هذا المنطق لأمكن لنا أن نقول أنه كلما كانت الجماعة أشـــد نأخرا وبداءة كانت المشماركة في العمل الفني اكثر «جماعية » وكما يقول (( جيكوبن )) Jacobs وشنيرن Stern في كتابهما القصير « مقدمة في الانثر بولوجيا » أن كل طفل وكل صحبى ومراهق في المجتمعات البسيطة التي تعيش على الجمع والالتقاط يعرف كل الموسسيقي التي تتلاءم مع جنسم الخاص . وانه في بعض الجماعات التي تعيش في المنطقة الفربية من امريكا الشمالية نجد ان جميع الصبيان والمراهقين على علم ومعرفة بكل الاغساني التي تتردد في المجتمع ، بل ويعرفون كيف يفنونها بالفعل ، وهذا وضع يختلف تمام الاختلاف عنه في الجماعات التي تعيش على الساحل الشمالي الفربي من المحيط الهادي ، والتي تعتبراكثر تقدما من الناحية الاقتصادية من الجماعات السالفة الذكر على الرغم من أنها تعيش هي إيضاعلي الجمع والالتقاط ، فهنا نجد عددا من « المؤلفات » الفنائية التي ينظر اليها كما لو كانت « ملك ا "خاصا لبعض القبائل أو العشائر أو العائلات الكبيرة ، أو لاحدى الجمعيات السريةبالذات، بحيث لا يسمح لفير أعضاء تلك الجماعات الاشتراك في اداء هذه الاغاني . ﴿ يَهُ بِهِ إِنَّ وَيَزْدَادُذَلِكُ الْوَصْبِعِ وَصَلَّمُوا فِي الْمُجتمعات الزراعية البسيطة .

<sup>(\*\*\*)</sup> يذهب عدد من العلماء ومنهم كارل بيشر Karl Bücher الى القول بان الفناء بدا في الاصل الماحبة العمل الجماعي الرتيب كوسيلة للتشجيع على الاستمراد فيه ولكن ليس هناك في واقع الامر ما يدل على صحة هذا الراى وان كان يكاد يكون من المؤكد ان الموسيقي المصحوبة بالفناء كانت اسبق في الظهور على الموسيقي الآلية بمئات الآلاف من السنين . والواقع ان الموسيقي الآلية كانت قليلة جدا حتى العمر الحجري الحديث حين تقدمت صناعة الادوات والآلات الحجرية وما صاحب ذلك من زيادة في التخصص وظهور المجتمعات الزراعية والرعوية الفنية مما ادى الى صناعة كثير من الموسيقية التي تعطي تعبيرا اعمق واكثر صدقا . وازاء ذلك يرى كثير من علماء الانتربولوجيا أن الموسيقي مرت في تطورها المبكر بمرحلتين :

الاولى هي موسيقى العصور الباليوليثية الني استمرت فترات طويلة جدا من الزمن ، ومعظم هذه الموسيقى كان عبارة عن غناء وتنفيم لصوت الانسان .

وهكذا نجد أن درجة التخصص تزداد بتقدم المجتمع ، بحيث نجد في آخر الأمر أن جزءا صغير جدا من الموسيقي هو الذي يكون معروفا وشائعاعند غير المتخصصين (صفحة ٢٣٣) ، بمعنى أذ تكون هناك في المجتمعات الأكثر غنى وثراء (ضمن دائرة المجتمعات والشعوب المتخلفة عموما) فئات من النياس (تتخصص) في تأليف الموسيقي وأدائها أو عزفها وفي الغناء . وبقول آخر فانه بينم يكون « المؤلفون الموسيقيون » ب أن صحت هذه التسمية بفي المجتمعات البسيطة التي تعيش على الجمع والالتقاط نسبة كبيرة جدا من أعضاء المجتمع فأن هؤلاء « المؤلفين » لا يؤلفون سسوى نسبة صغيرة في المجتمعات الأكثر تقدما ، إلى أن صل الى المجتمع الراقي الحديث ، حيث نجد أن الذين يشتغلون في مجال الموسيقي فئة محدودة بالنسبة للعدد الكلي للسكان . فالمسألة اذن متصلة اتصالا وثيقا بطبيعة النسق الاجتماعي ، ولا علاقة لها بالقدرة على الابداع الغني والموسيقي أو العجز

فالموسيقى عموما تحتاج الى تدريب ومرانوتربية واعداد ، ولكن بينما يتلقى الشسخص العادى في المجتمع «البدائي» ذلك الاعداد في حياته اليومية بطريقة تلقائية كجزء من تربيته العادية ومن عملية التنشئة الاجتماعية ، فان ذلك يحتاج الى ترتيبات خاصة في المجتمع المتقدم الحديث ، ومن هنا فان الذين تتاح لهم الفرصة لتلقي مثل هذا الاعداد هم قلنة محدودة في المجتمع ، فالنسخص في المجتمع الراقي المتقدم لا يتعرض اذن في حياته العادية لنفس المؤثرات التي يتعرض لها الشخص في المجتمع « البدائي » حيث يتعلم ويتلقى كل التراث الموسيقى الخاص بمجتمعه في سن مبكرة بحيث يصبح جزءا من تكوينه ، كما انه يشارك بالفعل في خلق وانتاج الموسيقى وفي أدائها على السواء .

• • •

كل هذا يدفعنا في آخير الامير الى اثارة السؤال الذي يتردد في معظم الكتابات الانثربولوجية وهو: اذا كان الامر كذلك فهن هيو اذن المذي يستطيع أن يحكم على الاعمال الموسيقية ؟ ذلك أن

 $\rightarrow$ 

والمرحلة الثانية هي موسيقي المصر الحجرى الحديث التاخر وما تلاها من عصور أكثر حداثة في تاريخ المالم القديم، وقد ازداد فيها الميل الى التعبير الموسيقي باستخدام الآلات . ومنذ هذه المعمور ظهر كثير جدا من الآلات الموسيقية التي تتراوح بين الآلات الوترية البسيطة وآلات القرع كالطبول والجلاجل . ومع ذلك فان ظهور الآلات الموسيقية المعقدة والآكتر تطورا لم يتم الا بعد أن أحرز الانسان مزيدا من التقدم التكنولوجي في المراحل المتاخرة من المصر الحجرى ، أو على الأصع خلال عصور استخدام المادن في قارات المالم القديم . والمقنون أن بعض اشكال ونماذج الآلات الوسيقية الاكثر تقدما وتطورا انتشرت من الشرق الأوسيط الى معظم انحاء المالم القديم ، وأهم هده الآلات هي الآلات الوترية كالقيشارة ولالات المنابها ، وهي كلها آلات ذات قدرة عالية على التعبير الموسيقي المؤثر العميق . والأغلب أيضا آن هذه الآلات التيك المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع ويعكن التقاريء القدى الم تكنال المم لم تكنال بهم آية آلات موسيقية متقدمة ويعكن القاريء القدى المتوادة في هذا الموضوع الرجوع الى : —

Boas, F.; Primitive Art; pp. 340—48; Roberts, H.H; "Primitive Music" in Encyclodaedia of Social Science XI 1933.

علماء الموسيقي أنفسسهم رغم اتسساع معرفتهم بتاريخ الموسسيقي وتطسورها وأسساليبها ، ورغم. قدرتهم على التحليل يتضاربون في أحكامهم حولمدي أصالة موسيقي بعض الشـــعوب ودرجــة تعقيدها أو بساطتها . ومن هنا يتجه الرأى عندبعض العلماء الآن الى ضرورة الاخذ في الاعتبار آراء ناقدي الموسيقي الوطنيين أنفسهم باعتبارهمهم الذين يستطيعون أن يحكموا بطريقة أفضل من غيرهم ، وأن يحدوا ما هـو أساس وجوهرى وأصيل في الاداء الفني الموسيقي ، وقد دفع ذلك بدوره الى التساؤل عما اذا كان في الاستطاعة تقييم الاعمال الموسيقية التي تنتمي الى ثقافات مختلفة والمقارنة بينها ؟ اذ كما يقول جيكوبزوشتين ، اللذان أشرنااليهما من قبل ، اذا ما كان يمكن القول بأن الموسيقي الاوروبية في القرنين الماضيين مثلا وصلت الى مستوى أعلى من حيث التطور الجمالي عن الاغانى الطقوسية والشعائريةعند قبائل النافا هو مثلا ( المرجع السابق صفحة ٢٣٩) . وقد يكون الجواب على ذلك هو أن من الصعب تقييم هذه الانماط المختلفة من موسيقي الشعوب ، والمفاضلة بينها نظرا لانها تنتمي الى انواع مختلفة من الثقافات ، ولذا فانها تعرض خصائص وملامح وأساليب مختلفة ، كما انها تنبع من أنماط مختلفة من التراث ، وترمز الى مظاهر مختلفة أيضًا من الحياة ، ومن هنا كان من الصعب القارنة بين مستويات التعبير فيها ، وأن أله محاولة لاجـراء المقارنات بينهـا سوف تبدو غيرعادلة ، بل وليس لها محل على الاطلاق . ولعل هذا هو الذي يدفع علماء الانثربولوجيا المعاصرين الذين يهتمون بدراسة اساليب التعبير الموسيقي الى القول بأن مهمة العلم هي العمل على حفظ ووصف الانجازات الابداعية التي امكن انتاجها عن طريق الاساليب الفنية المختلفة ، والعمل على تشبجيع الناس على فهم كل هذه الاساليب وتعليمهم كيف يتذوقونها جميعا .

ومع ذلك فالمساهد أن ثمة في الوقت الحاضرنوعا من التقارب بين أذواق الناس أو على الاصح قدرتهم على تلوق كثير من الموسيقى الفربية على ثقافتهم التقليدية . وربما كان أهم عامل ساعد على ذلك هو انتشار وسائل الاعلام السمهيه ،وباللدات راديو الترانويستور ، الذي جعل في الامكان الاستماع الى مختلف شعوب العالم حتى في أقصى المناطق وأكثرها بعدا وانعزالا . بيد أنه أدى في آخر الامر الى ظهور وضع ينظر اليه كثيرمن علماء الموسيقى وبخاصة المهتمين منهم بدراسة موسيقى الشعوب المختلفة بكثير من الارتياع أوعلى الاقل علم الارتياع ،ونعني بذلك الظاهرة التي يطلق عليها اسم « تمييع الثقافات » والتقاليد الموسيقية . والمقصود بذلك أن يتبنى أحد الشعوب ثقافة شعب آخر بطريقة تؤدى الى ضياع معالم ثقافته الخاصة . وهده الناحية تختلف اختلافا ومعروفة في تاريخ الموسيقى باللدات عند كثير من الشعوب ، وهي من هذه الناحية تختلف اختلافا كبيرا عن ظاهرة التأثر والاستعارة التي تسماعه على تطوير وتقدم الموسيقى التقليدية لدى شعب معين على الاحتفاظ في الوقت نفسمه بطابعها الأصيل المميز ، وتتمثل ظاهرة تمييع الموسيقى الفربية المحديثة ومحاولة تقليدها ، اعتقادا منهم بأوضح صورها في تقبل الشعوب المختلفة المهرورة اسمى وارفع من ثقافات الشموب التقليدية المتخلفة ، وساعد على ذلك أن الموسيقى الفربية الحديثة تميز بالسهولة في الكتابة وفي العرف وفي الحفظ وساعد على ذلك أن الموسيقى الفربية الحديثة تتميز بالسهولة في الكتابة وفي العرف وفي الحفظ وساعد على ذلك أن الموسيقى الفربية الحديثة تتميز بالسهولة في الكتابة وفي العرف وفي الحفظ

وذلك بعكس معظم أنواع الموسيقى التقليدية التي يحتاج اتقانها الى كثير من الوقت والجهة . وقد يبالغ بعض الكتاب في تبيين أثر هذه الظاهرة بحيث نجد أحد خبراء الموسيقى الاسسيوية مثلا وهو تران فان خي يقول في مقال له في مجلة « رسالة اليونيسكو » ( العدد ١٤٥ يوليو ١٩٧٣) « لقد وصل تمييع الثقافات الى حد وبائي ، وسسبب دمار التقاليد الموسسيقية في المجتمعات غير الصناعية ، لانه بدلا من استعارة عناصر جديدة وبناءه من الغرب تعطي قوة وحيوية لتقاليدهم الموسيقية استعار الاسيويون والا فريقيون العناصر التي لا تتلاءم مع المبادىء الاساسسية لموسيقاهم التقليدية . وتمييع الثقافة ظاهرة عالمية ، والذي يجب علينا ان نفعله هو أن نحول القوة الهدامة فيها الى قوة بناءة ، ويظهر لي أن المشكلة هي مشكلة الملاءمة أو عدم الملاءمة . فبينما ينتج مسزيج العناصر الملائمة نماذج ناجحة فان عدم ملاءمة العناصر يسسبب الرفض ( عدم القبول ) » ( صفحة ١١) .

والسالة على العموم تحتاج الى مزيد من التعمق والدراسة .

والدراسات التي يشتمل عليها هذا العددمن المجلة ، تعرض لعدد من انماط ومظاهر الموسيقى العربية التقليدية وموقعها من التراث الحضارى العالمي وخصائص اشكالها الفنية . واننا نؤمن بأن الموسيقى ، باعتبارها فنا راقياساميا ، تحتاج الى مثل هذه المعالجات الجادة الرصينة . وقد تكون هذه بداية لأن ناخذ جميعا أمور الموسيقى بما تستحقه من عناية وتعمق فى الدراسة والبحث الاصيل .

الحرر

\* \* \*

### ستمحث التخولي

الارتجال وتقاليده في الموسيقي العربية

تمثل تقاليد الارتجال الوسيقى عنصراجوهريا مميزا لروح الحضارات الموسيقية الشرقية على اتساع رقعتها وتنوع لهجاتها اسواء في العالم العربى او في شبه الجزيرة الهندية، أو في الجمهوريات الشرقية بالاتحاد السوفييتيوغيرها من الأمم التى تندرج تحت المفهوم العام للشرق وسيقتصر هذا البحث جغرافيا على المنطقة التى تضم البلاد العربية من العراق شرقا الى الفرب غربا وان كان ياخذ في الاعتبار الوشائج الوثيقة التى ربطت بين الموسيقى العربية والموسيقى التركية والفارسية ويتناول هذا البحث ون الارتجال في اللغة المشتركة للموسيقى العربية العربية الاسلامية وهى اللغة التى نشات من اندماج عناصر موسيقية ، تتحد في جوهرياتها العربية الاسلامية ، وهى اللغة التى نشات من اندماج عناصر موسيقية ، تتحد في جوهرياتها

<sup>\*</sup> د. سمحه أمين الخولى . عميدة المهد العالى للموسيقى . والتخبت عام ١٩٧١ أمينا للمجمع العربى للموسيقى ، لها العديد من البحوث والترجمات واشتركت في تاليف عدد منالكتب .

<sup>( 1 )</sup> أساس هذا المقال بعث لم ينشر ، قدم بالانجليزيةللمؤتمر الدولى العاشر للموسيقى والذى نظمه المجلس الدولى للموسيقى في اكتوبر سنة 1971 بموسكو وقد القى هـذا البحث امام اللجنة الرابعة بالمؤتمر وكانت مختصة ببحث «تطور التقاليد القومية في الموسيقى » .

وان اختلفت في لهجاتها المحلية بعض الاختلاف ،وهي لغة تتميز بخصائص مقامية وايقاعية وجمالية خاصة ويهتم هذا البحث بدراسة الارتجال وتقاليده في الموسيقي العربية الفنية (غير الشعبية) التي تمارس في الوطن العربي عامة ، وتلك التي تمارس في الشرق وفي مصر بصفة خاصة .

. . .

تعرف بعض المراجع الاوربية فن الارتجال Improvisation بأنه « الجمع بين التفكير والأداء الموسيقيين في آن واحد ، الفعل البدائي للأداء الموسيقي » (جروف طبعة سنة ١٩٥٦) ومثل هذا التعريف يظهر بوضوح مدى الاختلاف الجوهرى بين مفهوم الارتجال في الشرق ومفهومه في الغرب ، فعلى الرغم من أن الارتجال كان يمارس دائما كفرع من فروع الموسيقى الفنية art music في الحضارتين ، الا أن مكانه ووظيفته عند كل من الموسيقيين يختلف الى حد التناقض ، وفيما يلى عرض عام مقارن لمفهوم الارتجال وتطوره في الشرق والفرب ، لعله يعين على ابراز ذلك الاختلاف الجوهرى .

كان لفن الارتجال اهمية مرموقة فى الموسيقى الفرية فى المعصور الوسطى ، فقد اسهم ارتجال المنسدين الكنسيين فى نشاة فين البوليفونية (٢) المميز للموسيقى الاوروبية ، وكانت اضافاتهم المرتجلة فوق اللحن الديني (وتسمى الرسكانت) أساسا لاستنباط قواعد هذا الفين وتقنينها فيما بعد ، وكما نشات البوليفونية الفنائية على أساس من الارتجال فان موسيقى الآلات كانت كذلك مدينة للارتجال بظهوربعض صبيغ موسيقى العزف مشل البريلود (المقدمة) والفائتازيا والتوكاته (٣) ، وهى التى احتلت مكانا هاما فى بدايات موسيقى الآلات فى أواخر عصر النهضة ، وعندما ظهرت الصوناته Sonata للوتريات في أيطاليا (كوريللى) كان تدوين المؤلف لها مجرد هيكل ينبغى على العازفان يضيف اليه بعض التفاصيل المرتجلة ، وكذلك كان ارتجال الحليات المنمقة امرا مشروعا ومطلوبامن عازف الكلافسان (٤) ، وفي نفس العصر كان ارتجال الحليات المنمقة امرا مشروعا ومطلوبامن عازف الكلافسان (١٤) ، وفي نفس العصر كان لا يتكرر القسم الاول من الاغنية بنفس نصه ، وكان المؤلفون يشجعون على هذا الارتجال ، بل لا يتكرر القسم الاول من الاغنية بنفس نصه ، وكان المؤلفون يشجعون على هذا الارتجال ، بل كان هناك قدر ضرورى من الارتجال في كلموسيقى عصر الباروك (القسرن السابع عشر كان هناك قدر ضرورى من الارتجال في كلموسيقى عصر الباروك (القسرن السابع عشر

<sup>(</sup>٢) البوليفونية هي فين تكثيف النسيج الموسيقي باضافة الحان متشابكة تمتزج بلحن اصلي .

<sup>(</sup>٣) التوكاته ( Toccata ) مقطوعة شبه تقاسيمية الآلات تمتاز بالسرعة والبريق ولذلك استمدت اسمها من مصدر اللمس (توكاري).

<sup>(</sup>٤) الكلافسان بالفرنسية أو الهاريسكورد بالانجليزية آلة أقدم من البيانو وتشبهه في مفاتيحه أو ملامسه وأن كأن الصوت يصعد في الكلافسسان بنبر الاوتار وليس بالطرق عليها كما في البيانو .

<sup>( • )</sup> الباص المتصل اسم يطلبق على سبطر لحنى منخفض تؤدية آلة قوسية مثل التشللو وتدون تحته ارقام تعلى التألفات الهارمونية التى تقوم بعزفها من واقع هذه الارقام آلة ذات مفاتيح مثل الكلافسان أو الارفن . وكان علزف الهارمونيات يرتجل في ربطه بين التآلفات وبعضها والباص المتصل كان من السمات الميزة لموسيقي عصر الباروك فنائية أو آلية ثم اختفى بعد ذلك .

الارتجال وتقالبده في الموسيقي العربية

وأوائل الثامن عشر) يتمشل في أداء الباص (٥) المتصل Basso Continuo ، وظل عاز فو البيانو يمارسون الارتجال بطلاقة حتى عصر بتهوفن ( في أوائل القرن التاسع عشر ) ، كما كان العاز فون المهسرة ( الصوليسست ) يرتجلون الكاونسات (الفقرات التقاسيمية الانفرادية الحرة) في الكونشرتو الكلاسيكي عند أول ظهوره في القرن الثامن عشر ، هذا فضلا عن التقاليد العريقة لفن الارتجال البوليفوني على آلة الأرغن (٦) .

ولعل النظرة السريعة الى هذا العرض تدلناعلى ان الارتجال يلعب دورا عظيما فى الوسيقى الفربية ، غير ان القرون الخمسة الماضية قدشهدت تصاعدا في الصراع الصامت الطويل بين المؤلف الموسيقى وبين الخيال الحر للفنان الذي يؤدى الموسيقى . فقد شجبت سلطات الكنيسة الاضافات المرتجلة التى كان المنشدون يضيفونهاالى التراتيل الدينية ، واتخذت اجراءات صارمة لمنع هذه الاضافات وتحديد مداها ( فأصدرت الكنيسة سنة ١٣٢٤ مرسوما شديد اللجهة يحرم على المنشدين التصرف فى نص اللحن الدينى ، ثم أصدر مجمع دينى سنة ١٥٦٤ مرسوما شبيها ). وبتطور التدوين الموسيقى أخذ المؤلف يحسسن باطراد كل الوسائل والادوات التى تحفظ عليه تأليفه وتحميه من أى اضافات مرتجلة من جانب المؤدى . والحق أن الدقة المتزايدة فى التدوين من جانب ، ونمو النزعة الفردية لدى المؤلف الموسيقى من جانب آخر ، قد عملا على اضعاف الارتجال بالموسيقى الفربية ، حيث بدأ الارتجال يستقل بذاته ليعيش منزويا فى ركن صفير هو الذى نعرفه فى الارتجال على آلة الأرغن ، ثم أخذ ينحسر من الموسيقى تدريجيا حتى ليكاد يختفى المورع كلية من الموسيقى الفربية .

فاذا استثنينا عازفى الارغن وموسيقيى الجاز (٧) ومدرسي ايقاع دالكروز (٨) وبعض المحاولات المعاصرة (التى بدأها شارلز آيفز واستمرت فيها اقلية من مؤلفى الطليعة المحدثين (٩) ـ اذا استثنينا هذه الفئة القليلة فاننا نستطيع القول بأن فن الارتجال قد توارى فى أوروبا الى الخلفية، ولم يعد يحتل مكانا معترفا به فى فنون الموسيقى الفربية .

أما في الموسيقى الشرقية فلقد كان الموقف من الارتجال دائما مختلفا تماما ، لاسباب جوهرية تمس جماليات الموسيقى الشرقية وفلسفتها .ذلك أن الشرق لم يعرف أبدا نزعة تقديس المرك المر

<sup>(</sup> ٦ ) الارغن : ١لة تصدر الصوت بواسطة انابيب متصلة بالفاتيح ( الملامس ) التي يعزف عليها العازف ، وهي مسن اقدم واهم الات الموسيقي الفربية .

<sup>(</sup> ٧ ) يحتل الارتجال حتى اليوم مكانا هاما في موسيقى الجاز والموسيقى الدارجة ( البوب ) فتاخذ كل آلة دورهــا في الارتجال بينما تصاحبها الآلات الاخرى مصاحبة تمثل هيكلاهارمونيا فقط .

<sup>(</sup> ٨ ) ابتكر جاك دالكروز ( Dalcroze ) ( ١٩٥٠ - ١٩٥٠ ) طريقة تعليمية مشهورة لتلقين عناصر الوسيقى ( ٨ ) ابتكر جاك دالكروز ( Dalcroze ) على اساس من الحركة الجسمية ، ويحتاج المدرس في طريقة دالكروز الى ابتكار الموسيقى للتمارين التى يؤديها الطلاب ، ولذلك تدرسمدارس دالكروز الارتجال الموسيقى على البيانو كمنصر اساسى في هذه الطريقة .

<sup>(</sup> ۹ ) من امثال لوكاس فوس Foss وشتوكهاوزن Stockhausen

لانتاج المؤلف الوسيقى على انه تعبير نهائى لايترك مجالا لأى اضافة تلقائية مبتكرة من جانب العازف – ولذلك كان ذلك الصراع الدفين بين المؤلف الموسيقى والمؤدى امرا غريبا تماما على الطبيعة الوسيقية الشرقية ، فالمؤلف والمؤدي فى الشرق يتعايشان معا ، بل ان كلا منهما يعتبر مكملا الآخر ويكاد جهداهما يندمجان معا ، حتى ان عملية الخلق الموسيقى يمكن أن تصد عملا مشتركا ومتبادلا يجتمع المؤلف والمؤدي على تحقيقه في صورته الكاملة ، فالمؤلف الموسيقى فى الشرق يخلق اطارا عاما للموسيقى ، بينما يتولى المؤدى مهمة بث الروح فى هذا الاطار واضحافة الشرق يخلق اطارا عاما للموسيقى ، بينما يتولى المؤدى مهمة بث الروح فى هذا الاطار واضحافة التفاصيل المبتكرة اليه فى حدود متعارف عليها ، ويهدى و من تقاليد مبجلة تتوارثها الاجيال ويسلمها الاستاذ لتلاميذه جيلا بعد جيل ، ولذلك تعيش الموسيقى الشرقية حياة جديدة فى كل مرة تؤدى فيها ، بما يضفيه عليها المؤدي من فنه وخياله .

ولا شك أن انتقال الموسيقى الشرقية بالتواتر الشفاهى كان عنصرا حاسما فى تطور القدرات الارتجالية للمازف أو المؤدى في الشرق ،غير أنه من المسير تحديد ما أذا كانت أهمية الارتجال هى التى شجعت الابتكار عند المؤدي الشرقى ، أم أن الدور الخلاق الذى يقوم به المؤدي في الشرق هو الذى أنتج فنا في الارتجال على جانب عظيم من التقدم باعتباره المجال الذى يتاح فيله للمؤدي أن ينطلق بمهارته وتفننه وخياله . ومهما يكن من أمر فأن مفهوما واحدا محققا على كل حال وهو مفهوم « المؤدي المبتكر »(Creative Performer) كان دائما شيئا جوهريا في تقاليد الموسيقى الشرقية ، والعربية بصفة خاصة ؛ بل مميزا لها . وتبرز أهمية هذا الدور المتعارف عليه ، دور « المؤدي المبتكر » ،في صور عديدة وبدرجات متفاوته في الموسيقى العربية ، وهله المنافى محاولة لتقدير القيمة الفنيلة العربية ، وهله الماسور للارتجال في الموسيقى الشرقية ،في الماضى والحاض .

. . .

ماهى اذن الأبعاد الكاملة لابتكار الفنان المؤدي في الارتجال في الشرق ؟ والى أى حد يكون ارتجاله تلقائيا وأصيلا والى أى حد يهتدى في ارتجاله باطار يحدده المرف والتقاليد ؟ وكيف يكمل خيال « المؤدي المبتكر » افكار المؤلف الموسيقي ؟ وما هي المظاهر المختلفة لتقاليد الارتجال في الموسيقى المربية الفنية ؟

ان الدافع الى الارتجال دافع عميق الجذورفي الشرق الاسلامي ، لأن أصدق وأوضح تعبير عنه هو الترتيل المنفم لآيات القرآن الكريم ، وهذا الترتيل ممارسة دينية ترجع الى أقدم عصور الاسلام وقد امتدت عبر التاريخ دون أن يمسها التحريف أو التطوير ، وبذلك حفظت تقاليد الارتجال حية باعتبارها عنصرا جوهريا في التراث والحضارة الاسلامية .

وعلى الرغم من أن ايقاع الترتيل القرآئى يستمد من عروض الكلمات فان الجانب اللحني لهذا الترتيل يتيح الفرصة كاملة امام الخيال المرتجل للمرتل بوحي من معانى الكلمات ، وفي اطار تقاليد فنية دقيقة تحدد المسلك اللحنى الوقور الملائم للترتيل القرآئى ، وهى تقاليد ترفض المبالغة في التنفيم ، كما ترفض أى افراط في الزخرف اللحنى ، من شأنه أن يبتعد بالترتيل

عن قدسية المعانى الدينية ، او بقربه من أسلوب الفناء الدنيوى . وهكذا احتفظ اسلوب الترتيل القرآنى المرتجل – وبفير قانون مكتوب – بهذا الخيط الدقيق الذى يفرق بينه وبين الفناء ، وظل المرتلون فى أنحاء العالم الاسلامى يرتجلون نغمات الترتيل عبر القرون داخل هذا الاطار اللجنى الخاص بالكلمات والمعانى الدينية . ولقدعاش اسلوب ترتيل القرآن والاذان ، وتناقلته الاجيال بالممارسة والتواتر الشفوى وحافظت على تقاليده بكل أمانة واحترام ، وبذلك اصبحت تقاليد الترتيل الدينى المنفم تمشل صلب فن الارتجال في الموسيقى العربية ، وبذلك حافظت على عنصر الارتجال فيها باعتباره أحد المنابع النقية الاصيلة التى كانت دائما مصدرا للالهام وللخبرة الموسيقية لاجيال عديدة من الموسيقيين المحترفين وهناك عدد كبير من « الملحنين المفنين » وللخبرة الموسيقية لاجيال عديدة من الموسيقيين المحترفين وهناك عدد كبير من « الملحنين المفنين » والخبرة التى اكتسبوها من خلال ارتجال نغمات الترتيال الديني ( القرآن والاذان والتواشييع الدينية ) .

والى جانب هذا النوع من الارتجال في المجال الديني فان عنصر الارتجال يحتل مكانة بارزة في السلوب الممارسة الموسيقية في العالم العربي والاسلامي ، كما أنه يقوم بدور حيوى في بعض اشكال الموسيقى التقليدية في التراث الموسيقى . ونستطيع أن نلخص صور الارتجال في الموسيقى المربية في ثلاثة أنواع رئيسية هي :

1 - ارتجال اللفتات اللحنية الزخر فيسة للموسيقي المؤلفة .

ب ـ القوالب والصيغ الموسيقية التي تعتمدعلي الارتجال أو « التقاسيم » ، على أساس بناء ايقاعي أو ايقاعي ولحنى معا .

ج ـ الارتجال الحر ( التقاسيم ) الـ فى لا يلتزم بايقاع معين .

ويلاحظ ان تعبير ((التقاسيم)) لا يستخدم بطبيعة الحال الا في النوعين الثانى والثالث ، حيث يتخد الارتجال صورة موسيقية محددة وقائمة بلاتها . ولما كانت الموسيقى العربية الفنية قد حفظت خلال قرون عديدة بالتواتر الشفوى وبدون تدوين مكتوب ، فقد كان على الفنان المؤدى ، مفنيا كان أم عازفا ، أن يتولى مهمة تجسيم اللحن وتنميقه بما يضيفه اليه من زخرف وحليات تضفى على كل أداء روحا متجددة حية . وقد انعكست هذه المهمة بوضوح فى كثير مسن الدراسات التاريخية الموسيقية العربية ، مثلما فى كتاب الشفاء (والنجاة) (١٠) فقد أفرد فيه الشيخ الرئيس ابن سينا فصلا (١١) لفن «الزواق »وهو المجال الرئيسى الذى يمارس فيه المؤدى كل مهاراته مستخدما فيها علمه الموسيقى النظرى (والذى ليس بالضرورة مرتبطا بالقدرة على قراءة أو كتابة الموسيقى ) مع مزاجه وخياله ، وتتعاون كل هذه العناصر على اضفاء لمسة ذاتية دائمة التغير الى كل موسيقى مؤلفة . وهذا هو مايفسرلنا لماذا لايمكن أن تؤدى اى قطعة من التسراث الموسيقى التقليدى مرتبن بنفس الطريقة بالضبط، وحتى لو كان يؤديها نفس الفنان . وفي انواع

<sup>(</sup>١٠) كتاب النجاة : الفصل الخاص بالموسيقي . فيهذا الكتاب تلخيص لما جاء في كتاب الشفاء لابن سينا .

<sup>( 11 )</sup> مخطوطة مكتبة الازهر من صفحة 28 الى 307 .

واذا نحن تركنا مجال الموسيقى المؤلفةالتى يقوم فيها الارتجال بدور مكمل فاننا ننتقل الى المجال الاصيل الذى يتربع فيه الفنان المؤدى على عرشه دون منازع ، وهنا نجد نوعين مسن الارتجال او « التقاسيم » لهما قيمتهما الفنية الكبرى فى تراث الموسيقى العربية الا وهما : التقاسيم الحرة ( التى لاتلتزم بايقاع ) والتقاسيم المقيدة .

وجدير بالذكر اننا هنا بصدد مقطوعات موسيقية قائمة بذاتها ، عمادها الارتجال ، اى انها من ابتكار واداء العازف ( أو المفني في بعض الانواع الفنائية كما سنبين فيما بعد ) . وهذه القطع التقاسيمية تؤدى وظيفة بنائية معينة في ((الوصلة )) ، (ومعناها اللفوى مقطوعات متصلة بعضها ) وهى الترتيب الخاص الذى كان يسيرعليه العزف والموسيقى في اى ترفيه أو حفل موسيقي تقليدي ، وهى تعرف في الشرق باسم الوصلة ويناظرها في بلاد المفرب العربى ( النوبة الاندلسية ) وهى تمثيل نظاما خاصيا في تتابع القطوعات الفنائية والموسيقية ، أصبح تقليدا يتوارثه أبناء المفرب العربى باحتسرام عظيم . ونستطيع القول بأن الوصلة أو النوبة تناظر مفهوم المتتابعة أو السويت ( بالفرنسية ) في الموسيقى الفربية ، وهى مثلها تتميز بوحدة المقام فتكون الوصلة مثلا في مقام الراست أو تكون النوبة في طبع السيكاه . . الخ . وتحتيل المقطوعات التقاسيمية المرتجلة في الوصلة مكان المقدمة ، وتؤدى وظيفة فنية ونفسية هامة هي تأكيد المقام وتهيئة مزاج العازف والمستمعين ليوافق هـذاالمقام . وقد تأتى مقطوعات تقاسيمية مرتجلة بعد وتهيئة مزاج العازف والمستمعين ليوافق هـذاالمقام . وقد تأتى مقطوعات تقاسيمية مرتجلة بعد دلك فيما بين بعض مقطوعات الوصلة أو النوبة ، وهي في هذه الحالة تكون بمثابة فاصل موسيقى ذلك فيما بين بعض مقطوعات الوصلة أو النوبة ، وهي في هذه الحالة تكون بمثابة فاصل موسيقى المالية وماهو مقيد ( الايقاع ) وما هو حر .

وينقسم الارتجال او التقاسيم في الوصلةاو النوبة عادة الى نوعين ، احدهما ايقاعى يلتزم بضرب ايقاعى خاص ، والآخر مطلق الحرية منساب له طابع تخيلي Rhapsodic لايلتزم

<sup>(</sup> ۱۲ ) يطلق اصطلل الهيتروفونية على النسيج الموسيقى الذى يصدر من اشتراك الة وغناء او مجموعات من كل منهما فى اداء لحن واحد ولكن بشيء من الحرية فى تفاصيله وبذلك يتحول اللحن المفرد الاصلى الى نسيج موسيقى هيتروفونى .

<sup>(</sup> ۱۳ ) نهج البحث نهجا مقارنا باستخدام مفاهيم معروفة لعلماء الموسيقي الفربيين لتقريب المني ، وقد رؤى تركها هنا كما جاءت في البحث المقدم المؤتمر .

بأى ايقاع على الاطلاق . وهذان النوعان من الارتجال تؤديهما الآلات الموسيقية اصلا ، ولكن لهما نظائر غنائية ، وان كانت أقل شيوعا . ويمثل هذان النوعان من التقاسيم قمة فن الارتجال في الموسيقي العربية الفنية ، في ماضيهاوحاضرها ، ولذلك نتناولهما هنا بشيء من الدراسة التفصيلية والتحليل .

أشهر أنواع التقاسيم المقيدة « التحميلة »، وهى تقاسيم للآلات - ويناظرها في الموسيقى الفنائية : القصيدة أو التوشيح الدينى ، وكلاهمامن الصيغ القائمة على التناوب بين أداء انفرادى وأداء جمعى ، وتؤديهما عادة مجموعة صغيرة العدد ، وهذا هو مايميز التحميلة بأنها نوع من التقاسيم المقيدة التى لا يؤديها عازف منفرد وحده ولكن تؤديها مجموعة من العازفين .

وفى القصيدة تؤدى البطانه - المكونة من عدد محدود من أصوات الرجال - وهى تغنى غناء منفرد اللحن (مونوديا) - تؤدى البطانة لحنا «مذهبا» أساسيا يتكرر عدة مرات ، بالتناوب مع ارتجالات حرة منمقة يؤديها منشه منفردويقدم فيها ابتكارا غنائيا مرتجلا ، ولكن داخل الاطار المحدد للايقاع وللحن المذهب الذي تؤديه البطانه (أو الكورال). وهذا الاسلوب التجاوبي Responsorial يثبت مدى مرونة وتجددهذه الصيغة التي تعتمد جزئيا على الارتجال الفنائي للمنشد المنفرد (١٤).

أما التحميلة فهى صيغة دنيوية من صيغموسيقى الآلات ، وهى من أكثر صيغ الموسيقى العربية التقليدية تشويقا وبراعة ، حيث يندمج الايقاع الموزون المحدد مع الارتجال اللحنى الحر، اندماجا عضويا بارعا ، وبذلك تمثل التحميلة التقابل بين الحرية الذاتية لخيال العازف ، وبين الالتزام بخطة موسيقية بنائية وإيقاعية بالفة الاحكام .

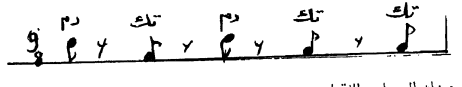
وقد كانت التحميلة تعزف فيما مضى كفاصل من موسيقى الآلات ، وتؤديها مجموعة صغيرة من العازفين الممتازين الذين يعزفون على آلات التخت المعروفة وهى : القانون والعود او أى نوع من الآلات من نفس فصيلته (مثل البزقاو (الطنبورة) ، والناى والكمان (وهى نفس آلة الفيولينة الفربية ولكن بتسوية مختلفة لأوتارها الاربعة) او احدى الآلات الوترية القوسية الاخرى مثل الكمنجة او الارنبة الخ ، وقد يقتصر فبها على آلتين فقط ، وعادة تصحب مجموعة الآلات النفمية في التحميلة آلة ايقاعية حسب الرغبة ، والايقاع الذى تلتزم به التحميلة يكون عادة من أحد الموازين البسيطة ذات التكوين الثنائى المنتظم (غير الاعرج) ، ويتكرر هذا الميزان الايقاعي طوال التحميلة مقترنا بنموذج لحنى صغير متكرر (أشبه بما يسمى في الموسيقى الفربية أو ستيناتو (Ostinato) وتبدأ مجموعة الآلات باللحن الأساسي للتحميلة في المقام الأساسي التي تنسب اليه التحميلة نفسها مثل تحميلة بياتي (وهي في هذا تشبه الى حد كبير صيفة الكونشر تو جروسو اليه التحميلة نفسها مثل تحميلة بياتي (وهي في هذا تشبه الى حد كبير صيفة الكونشر تو جروسو اليه التحميلة نفسها مثل تحميلة بياتي (وهي في هذا تشبه الى حد كبير صيفة الكونشر تو جروسو (Concerto Grosso )

<sup>(</sup>١٤) قدم للمؤتمر كنموذج لهذا النوع تسجيل صوتى لقصيدة دينية للشيخ على محمود .

<sup>(</sup> ١٥ ) الكونشرتو جروسو هو أقدم أنواع الكونشرتووقد أنتشر في القرنين السابع عشر والثامن عشر وكان يعزفه الكسترا صغير عماده الوتريات وقد رؤى الاستعانة بهله المقارنة بين التحميلة وبين صيفة غربية معروفة لأن نموذج التحميلة المسبحل الذى قدم للمؤتمر كان قصيرا وغير كامل فسيق الوقت ، لزيد من التفاصيل عن الكونشرتو جروسو انظر كتاب التأليف الموسيقي من ترجمة كاتبة البحث ( دارالمارف ) .

المرجع). وبعد اللحن الاساسي للتحميلة تعزفكل آلة بدورها تقاسيم مرتجلة بمصاحبة هدا اليزان الايقاعي وهدا النموذج اللحني المتكرر (وهو ما يخلق نسيجا موسيقيا متعدد الالحان). وبنبغي أن يكون التكوين الايقاعي واللحني للجمل الموسيقية المرتجلة موازيا أو مساويا لتكوين اللحن الاساسي للتحميلة في عدد وحداته الايقاعية اومضاعفاتها. وهنا يتسع المجال للخيال الموسيقي المبتكر ، وعندما تعزف التحميلة بواسطة آلتين موسيقيتين يكون مجال التنافس والحوار متسما فينجاوب العازفان (في صورة سؤال وجواب)في ارتجالاتهما ويتحاوران ويتباريان ، في جمل موسيقية قصيرة تنتقل من مقام الآخر بحرية وبراعة . وهكذا ينقلب القيد الذي يفرضه الميزان الايقاعي المحدد في التحميلة ، الى عنصر مثير للخيال والابتكار المرتجل عفو الخاطر . وبالرغم من ضرورة التنقل والتحول من مقام الآخر في التحميلة فان على العازف المنفرد ان يقود الوسيقي في نهاية تقاسيمة الى المقام الاصلى . وهكذا نجد في التحميلة أهم صيغة من صيغ التقاسيم المقيدة الاساسي للتحميلة في المقام الاصلى . وهكذا نجد في التحميلة الم صيغة من صيغ التقاسيم المقيدة ايقاعيا ، كما أنها تمثل النظير الشرقي المتازلصيفة الكونشرتو الكبير (جروسو) التي انتشرت في اوروبا في عصر الباروك . وجدير بالذكر ان بعض التحميلات تحمل اسماء مثل قره بطاق السيكاه (۱۷) .

ومن نفس النوع من الارتجال المقيد أيضاالتقاسيم الموزونة (على الوحدة) التي ترتبط بميزان أو ضرب أيقاعي أساسي يكون من المضروب البسيطة ، وأن كان الأغلب أن يكون من المواذين العرجاء مثل ميزان الاقصاق .



أو من ميزان السماعي الثقيل



(١٦) هذا هو اللحن الاساسى لتحميلة البياتي الشهرةوهو الذي تعزفه المجموعة في البداية وفيما بين فقرات التقاسيم الانفرادية ثم في النهاية . وهو يأتي في البداية والنهاية في المقام الاصلى ولكنه يمكن أن يتحول في خالال التحميلة الى مقامات آخرى وقد تختصر أو تعزف اجزاء منهفقط .



( ١٧ ) قدم للمؤتمر تسجيل صوتى من تحميلة البياتيوقره بطاق السيكاه .

وغالبا ما تعزف التقاسيم على « الوحدة »بواسطة الة واحدة تصاحبها الة لحنية أخرى لتولى عزف نموذج لحنى بسيط مهمته ابراز الميزان الايقاعى . ونسستطيع القول بأن بناء هذا النوع البالغ التفنن من التقاسيم ، يقوم علي نفس مبدأ « باص الارضدية » Ground Bass (۱۸) ومما يؤسف له أن هداالنوع من التقاسيم يكاد أن يندثر اليوم ، على الاقل في مصر . (۱۹)

والنوع الآخر من الارتجال أو التقاسيم الذي يعزف ضمن الوصلة أو النوبة هـو التقاسيم الحرة ، وهي تقاسيم للآلات أساسا ، وأن كان لها نظير أو شبيه غنائي هـو الفناء الانفرادي المنطلق المعروف باسم « الليالي » وهي عبارة عن ارتجال غنائي لايتقيد بأي ايقاع ويفني على كلمات ياليل ياعين ، ويتبعه عادة « موال » وهوشعر خاص باللفة العامية الدارجة بأنفام مرتجلة ذات طابع تقاسيمي منساب ، وأهم ما يميز ارتجال نفمات الليالي والموال هو طابعها الفريد في شجاه وعدوبته .

في هذا النوع من التقاسيم الحرة ينطلق خيال العازف المنفرد لاتحده حدود ، فهو مسير بوحى من مزاجه وشعوره بالجو النفسي والتأثير الخلقى Ethos للمقام الذي يعزف منه . والواقع ان هذه التقاسيم بكل حريتها المنطلقة تمثل أرفع اختيار لبراعة العازف التقنية ( في العزف على آلته ) واصعب امتحان لمعارف النظرية، فهو مطالب بأن يبتكر، عفو الخاطر، جملا لحنية مقنعة وأن يتصرف فيها بالتحول من مقام لآخر تحويلات شيقة ومبتكرة ، متجانسة أو متقابلة في طابعها النفسي ، وهو مطالب بعد رحلته عبر المقامات أن يعود الى المقام الاصلى عودا مقنعا ومحبوكا ، ولذلك تعتبر هذه التقاسيم بمثابة بحث مجرد في آفاق الجمال الرئيني الموسيقي ، يستلهم فيها العازف نفس الروح التي تلهم الفنون التشكيلية الاسلامية في تقسيم كل فراغ ـ سواء كان حوائط المساجد او الابواب أوالطنافس او أغلفة الكتب وغيرها ـ تقسيم كل

<sup>(</sup> ١٨ ) باص الارضية لحن منخفض في قرار ( باص )الموسيقي يتكرر باستمرار وتصاحبه الحان وهارمونيات متغيرة قد تؤلف قطعا كاملة بهذه الطريقة أو يستخدم باصالارضية في فقرة من قطعة موسيقية .

<sup>(</sup> ١٩ ) قدم للمؤتمر كنموذج لهذه التقاسيم تستجيل صوتى لتقاسيم على الوحدة لمحمد العقاد .

فراغ الى رسوم هندسية مجردة ومتداخلة ،وهكذا يتحول فن الزخرفة الى جزء لايتجزأ من صميم تكوين هذا التقسيم للفراغ في الفنون التشكيلية الاسلامية ، أو التقسيم للزمس في الفنون السمعية الموسيقية .

غير أن هذا النبع من الاصوات الجميلة ،وأن بدأ لأول وهلة حرا وذاتيا تماما ، الا أنه في حقيقته مسير بعرف موسيقى قوى راسخ ، يحددله مساره وسياقه ، فالفنان العازف يستند في التقاسيم الحرة الى تقاليد ترسم له اطار الأداء ،كما أنه يهتدى بذوق جيله وعصره في تصرفاته المرتجلة فيحترم ما يسمح به هذا الذوق ويتحاشى مايحرمه (٢٠) . فالعرف السائد والتقاليد الفنية المتوارثة هي التي تحدد الى حدد كبير أفضل القفلات الموسيقية (Cadences) في المراحل المختلفة من أي تقسيم ، وهي التي تحدد اللحظة المناسبة للتحول من المقام الاساسي ، بل وتحدد دائرة معينة من المقامات هي التي يتم التحويل في اطارها عادة وأن اختلفت وسائله .

والحق ان التقاسيم الحرة ظاهرة فنيه الهمية (بل انها تستحق بحوثا أكثر تفصيلا وتعمقا) فهى تمثل الاندماج التام ببين الحرية الفردية والعرف الموسيقى ، وبين الابتكار التلقائى والارتباط بالتقاليد ، كما انها قمة الاضافة الذاتية التي يسهم بها « المؤدي المبتكر » في تيار الموسيقى التقليدية الفنية .

. .

وليست المكانة التى تحتلها التقاسيم شيئامن بقايا الماضي ، اذا استطاعت على الرغم من ظروف غير مواتية ، ان تعيش حيساة مستقلة ، بعيدا عن مفهوم الوصلة الذى اندثر فى العصر الحاضر (في مصر) ، ومع ذلك فلا زالت التقاسيم فنا يمارسه كل العازفين على الآلات فى انحساء العالم الاسلامي العربي كله ، ولا زالت التقاسيم تعتبر جزءا حيويا من العدة الموسيقية التي يزود بها أي عازف موسيقي محترف ، بل وجزءا من تدريبه وتكوينه الموسيقي ، هذا على الرغم من العصر الذهبي للتقاسيم يبدو وكأنه يقترب من نهايته اليوم .

ولما كانت ظاهرة التقاسيم الحرة تمشل عنصرا جوهريا بالنسبة لروح الموسيقى الشرقية والفكر الموسيقى المربى بصفة خاصة ، فانناسنتناولها هنا بمحاولة لدراسة تحليلية لبعض جوانبها الفنية الهامة . وفيما يلى بعض الملاحظات المبدئية في مجال التحليل الموسيقى للتقاسيم ، وهو مجال بدا يثير اهتمام قلة من كتاب وعلماء الموسيقى الفربيين (٢١) وان كان المشتفلون بهذه البحوث في الشرق العربى اقل عددا .

#### التقاسيم الحرة: ملاحظات تحليلية

ينبغى أن نشير منذ البداية الى أن الملاحظات والافكار التالية ليست الا ملاحظات اجتهادية عامة مستمدة بالاستقراء من خلال ملاحظة اسلوبعدد من الفنانين المساهير في التقاسيم ممن

<sup>.</sup> تاريخ اللحسن History of Melody : تاريخ اللحسن Szabolci سنة ١٩٦٥ بودابست .

<sup>(</sup> ٢١ ) مثل مانتل هود Hood ( امريكا ) ، ر. اولسين Olsen ( العنماراد ) .

الارتجال وتقاليده في الموسيقي العربية

ينتمون الى ثلاثة أجيال ، ومن حسن الحظ أن تحت أيدينا تسجيلات صوتية لتقاسيم ترجع الى أوائل هذا القرن .

وليس هنا ماهو أخطر من محاولة التعميم فيما يختص بالقواعد التى تحكم ممارسة ذاتبة فردية مثل فن التقاسيم الحرة ( اذا كانت هناك « قواعد » بهذا المعنى ) وان الصعوبات المشهورة التى تحف بدراسات الموسيقات التى تتناقل بالتواتر الشفوى لتصبح أكثر تعقيدا عندما يتصل الامر بدراسة فين لايختلف باختلاف المناطق الجغرافية والاجيال فحسب ، بل يختلف مين أسلوب عازف لآخر داخل المنطقة الواحدة ، ومن بين أبناء الجيل الواحد مين أبناء الحضارة الموسيقية العربية الواسعة . ومع ذلك فان التناول التحليلي للتقاسيم أمر شيق حقا ، ويستحق المخاطرة فربما عاونت هذه النظرة التحليلية على الحفاظ على هذه التقاليد العتيدة وافادت في الابقاء عليها ودفعها قدما ، وخاصة في هذه الفترة التى بدأت فيها علامات الانحدار الخطير تظهر على فن التقاسيم ، فربما خرجنامن هذه الملاحظات باستقرار مايشبه بالقواعد التى تعين على « تعليم » فن الارتجال وخاصة التقاسيم الحرة التى هي موضوعنا هنا .

ان اللحن هو العنصر الفالب على التقاسيم الحرة ، واللحن وحده هو الذى ينبغي ان يخلق الشعور بجر المقام ومزاجه ، حيث لا توجد عناصر موسيقية أخرى ، الى جانب اللحن ، يمكن ان تعاون فى ذلك . ومفهوم المقام بطبيعته يفرض سياقا أو تركيبة أو اتجاها لحنيا معينا هو الذى يستمد منه كل مقام طابعه الميز، بقدر ما يستمده من النظام الخاص لترتيب أبعاد نفماته . وهذا السياق أو هذه التركيبة أو الاتجاه اللحنى الميز للمقام هو نقطة الانطلاق التى يبدأ منها العازف « بحثه » في الأصوات والانضام التى تستطيع ان تنقل احساسه بالتأتير النفسى أو الخلقى Ethos لهذا المقام ، ويمضى العازف في هذا « البحث » النفمى فى التقاسيم بتؤدة ، وهو يحقق هذا البحث الكامل عن مميزات وخلاصة المقام على مراحل عدة أولها المرحلة التى يستفل فيها العازف الجنسي ( التتراكورد )الاول أى جنس الجذع من السلم الأساسي للمقام ، مع اشارات متتابعة الى الجنس الاخفض فى ديوان القرارات للمقام ( مثال ذلك بالنسبة لمقام الراست ) .



وهذا التصرف يسمح للعازف أن يتعامل بحرية مع درجة الركوز باعتبارها مركز الثقل للمقام ، فيتناولها عن طريق الجنسين المحيطين بها : لأعلى ولأسفل وفي هذه المرحلة تأتى بعض القفلات اللحنية فتكون بمثابة مواضع للتنفس أو الراحة وسط الافكار اللحنية المتعاقبة . وغالبا ما يتجنب العازف الجمل الموسيقية المنتظمة في تماثل رتيب فتزداد الجمل الموسيقية استطالة وامتدادا كلما ازداد العازف انسجاما وتجليا ، وهو ما تشجع عليه عبارات الاستحسان مسن

المستعمين ( الى حد أن شركات الاسطوانات كانت تسجل فى أوائل القرن ـ تقاسيم ومعهسا أصوات استحسان لابد أنها كانت لتحميس العازف وتشجيعه ) .

والمرحلة الثانية من التقاسيم يتناول المازف فيها ديوان المقام بأكمله في اتجاه صاعد (اى جنسي الجذع والفرع) وهدفه في ذلك ابرازمميزات المنطقة الصوتية الوسطى في آلته الموسيقية ، مع اهتمام خاص بالتأكيد على جنس الفرع . وبعد هذا البحث لامكانيات المقام في اجناسه الثلاثة المبينة يصبح من الضرورى التحويل الى مقام آخر .

على ان التصرفات التحويلية في التقاسيم هي أدق وأبرع مافيها ، وهي اماأن تسير وفقا ليعلاقة تتراكوردية (على أساس الأجناس) ، وهذا تحبويل سلسس يطابق القواعد التقليدية للتحويل من مقام الى مقام آخبر يشترك معه في جنس الجذع (مثال ذلك التحويبل من مقام الراست الى السوزناك مثلا ، أومن مقام البياتي الى مقام القارجفار) أويمكن أن يأتي التحويبل الى مقامات تشترك في درجة الركوز فقط ، وهناتنتقل الموسيقي الى مقام جديد لايشارك السابق الا في درجة ركوزه ، ويكون بالتالي شديد التباين مع المقام الاصلى (مثال ذلك التحويل من مقام النهاوند الى مقام الراست ، أو من مقام الحجازالي مقام البياتي ) وهذا النوع الثاني من التحولات اكثر تأنقا ، ولكنه يتطلب تمهيدا وتحضيرا مدروسا ، يهيىء لمودة مو فقة للمقام الاصلى .

وتعتبر هذه المرحلة ، مرحلة التحويل لقامات جديدة ، القمة فى بناء التقاسيم ، حيث تتصاعد الموسيقى فيها تدريجيا ، فتمتد السيجنس اعلى وربما الى اثنين من أجناس الديوان الثانى (ديوان الجوابات) للمقام ، ولهذا التصرف مفزاه بل وضرورته فى بعض المقامات التى لاتكون فيها أبعاد الديوان الأعلى نسخة مكررة حرفيا من أبعاد الديوان الأول (كما فى حالة مقام الصحبا مثلا) . وهذه المرحلة هى المجال الملائم لأبرع استعراض المهارة حيث تؤدى هنا أصعب انواع العزف المنعق وتتزايد السرعة والتشدويق فى التقاسيم . وفي آلة العود أو الكمان مثلا يبرز المعازف مهارته فى عزف النفمات الحادة فى البوزيسيون (Positions) .

ومن التصرفات المألوفة في تقاسيم العود في هذه المرحلة ، عزف نوتة واحدة مرات متكررة بسرعة ، بالتناوب مع الانفام المكونة للحن بسيط في منطقة صوتية متباينة مع النوتة المتكررة وعندما يعزف الصوتان ( النوتة المكررة ونوتات اللحسن المصاحب لها ) بسرعة كبيرة فان الرنين الصادر من الآلة يوحى بتأثير شبيه بتأثير النسيج البوليفوني ( المزدوج او المتعدد اللحن ) ، فيخيل للسامع أن العازف يستخدم العفق المزدوج Double Stopping ) ، فاذا كانت النوتة المتكررة في منطقة القرارات فانها تخلق احساسا شبيها بصوت الطنين (Bourdon) اما اذا كانت في منطقة حادة ( وهذا هو الاكثر شيوعا ) فانها عنا تشبه ما يسمى بنوتة البيدال (٢٢) المقلوبة و Inverted Pedal Point .

<sup>(</sup> ٢٢ ) نوتة البيدال عبارة عن ثوتة منخفضة ( على الدرجة الاولى والخامسة ) طويلة تسمع معها نوتات أو اصوات هارمونية ( تالفات ) آخرى لاتنتمى اليها وهسذا الاصطلاح العام ماخوذ من الله الاورغن لان العازف كسان يمسد النوتة المنخفظة عن طريق دواسة ( بيدال ) القدم ، ويمكن ان تقلب فتاتى في منطقة حادة .

وبعد هذه القمة الاستعراضية تأتى المرحلة الاخيرة الحساسة والدقيقة في التقاسيم ، الا وهي بداية رحلة العودة هبوطا الى أساس المقام ، وهي رحلة ينبغي أن تمهد وتخطط بعناية .

وهنا تنتقل الموسيقى تدريجيا نحو الديوانالاوسط الأساسى للمقام ، مع محاولة دائبة لاعادة تأكيد طابع المقام الأصلى وعندما يتهيأللمازف اخيرا لمس جنس ديوان القرارات المنخفض - تذكيرا بمرحلة البداية - تختتم التقاسيم بقفلة موسيقية محبوكة وكاملة الاستدارة ومحلاة بزخارف لحنية باذخة .

البناء الموسيقى: لاشك انه من التناقض ان تتحدث عن « بناء موسيقى » ( صيغة أو فورم ) في التقاسيم الحرة المرتجلة ، غير أن الطريقة التقليدية التى تسير عليها اغلب التقاسيم ذات ملامح مميزة بحيث يمكن أن نقول أن التقاسيم تتبع خطة بنائية ثلاثية الاجزاء ، وخاصة مسن وجهة النظر المقامية: فالمرحلة الأولى مسن التقاسيم ، والتى شرحناها آنفا ، تختص بالعمل في الديوان الاساسى للمقام . والمرحلة الثانية وهى اطول وأكثر تنميقا في تختص باتاحة الفرصة للتحول الى آفاق مقامية جديدة ، معنزوع نحو الصعود للديوان الاعلى . أما المرحلة الثائثة فهى كما بينا لا تقوم بوظيفة الاعادة لما سبق تقديمه في القسم الاول ( حيث أن هذا ينافي طبيعة الارتجال التقاسيمي ) وهي ليست اعادة لما جاء بالمرحلة الاولى في المادة اللحنية ، ولكنها تأكيد للمقام الأساسي الذي يسود في المرحلة الاولى ، وأهم تبرير لها هو تمهيد طريق العودة السلسة الى الديوان الاسساسي للمقام . ولا نستطيع القول بأن هذه الاقسام الثلاثة (٢٢) متعادلة في طولها أو في جوها النفسى ، اذ أن القسم الاوسط منها يمثل قمة هذا البناء الموسيقى .

ومن الناحية الايقاعية فانه من المجازفة كذلك اطلاق أية احكام تعميمية ، وكل مايمكن استقراؤه هو غياب اى تقسيم واضح أو متكررلوحدة ايقاعية ، في هذا النوع من التقاسيم غيابا كاملا . ومن المألوف ان تأتى في المرحلة او القسمالاول نماذج وعبارات قصيرة غير متعادلة الطول ، ثم تتجه هذه النماذج نحو الاستطالة مع مزيد من التطويلات (Extensions) غير المنتظمة والبعيدة عن التناسق والسيمترية ، ويتضح هذابصفة خاصة قرب قمة التقاسيم . ويلاحظ انه عندما تدون التقاسيم في عصرنا الحاضر ، لأغراض تعليمية (وهو موضوع سنعود اليه فيما بعد) فان خطوط المازورات تلفى تماما من التدوين .

وتستمد التقاسيم بعض الخصائص المميزة لاسلوبها من طبيعة الآلة التى تعزفها ومن امتداد نطاقها الصوتى ، والآلات التى تعزف عليها التقاسيم هى نفس أدّلات المكونة للتخت ، ولكل منها طابعها الصوتى الخاص بها والتكتيك الخاصفى عزفها ، وهى عناصر تؤثر تأثيرا جوهريا على اسلوب وطابع التقاسيم ، فتقاسيم الناى تختلف كثيرا عن تقاسيم العود أو تقاسيم القانون ، حيث تتخذ البراعة العزفية في كل آلة صفة موجههة تتحكم في أسلوب التقاسيم .

<sup>(</sup> ٢٣ ) يمكن ايضاح الخطة البنائية المالوفة للتقاسيمالحرة كما يلي : أ ) المقام الأساسي ب ) التحويل لمقامات أخرى جـ ) العودة للمقام الاصلى .

ان فين التقاسيم فين رفيع يتطلب قدرارفيما من « الموسيقية » ( وليس معنى هدا بالضرورة ان يكون العازف قارئا للموسيقى ) . وفى مصر وحدها عدد وفير مين كبار فنانى التقاسيم الذين لمعوا في التقاسيم الحرة أو الموزونةونذكر مين هؤلاء على سبيل المثال لا الحصر : محمد العقد ( الكبير ) ، أمين البررى ، سامي الشوا من جيل أوائل القرن ، وأمين المهدى ومحمد القصبجى وصقر علي وجرجس سعدورياض السنباطي ومحمد عبد الوهاب (٢٤) ومحمد عبده صالح ومحمود عفت وغيرهم مين أبناء الجيلين الاوسط والاصفر ، ولهم جميعا تسجيلات صوتية رائعة للتقاسيم تعتبر وثائدق صوتية لها أهميتها الكبرى بالنسبة لتراث الوسيقى العربية الفنية .

ونحن نجل في التقاسيم الحرة جوهرجماليات الموسيقى العربية ، فهى فسن ذاتى وشخصي في تعبيره ، ووثيق الارتباط بالحالة الشعورية للفنان في لحظة معينة وفي ظروف بيئية معينة . ويقوم المستمعون للتقاسيم بطريقة استجابتهم للعزف ومدى تشجيعهم للعازف ببدور لايستهان به في تهيئة الجو النفسى المواتي للعازف . وقد ذكرنا قبلا أن فن التقاسيم فسن تجريدى أو هو النظير الصوتى للاتجاه التجريدى الفائل في الفنون التشكيلية الاسلامية بوصع ذلك فإن التقاسيم لاتخلو في الموسيقى العربية من قيمة عاطفية ، وأن كان نوع الانفعالات التى نعنيها هنا يختلف كثيرا عن عالم الانفعالات العاطفية اللذاتية المميزة لرومانتيكية القرن التاسع عشر في الوسيقى الفربية مثلا ، ويمكن القول بأن عالم المشاعر في التقاسيم العربية عالم أرحب وأوسع من المشاعر الفردية المعروفة في الموسيقى الفربية . وتستمد التقاسيم تأثيرها الكبير على المستمعين من الجمال الحسى المجرد للرنين الموسيقى الذي يرز فيها كهدف في حد ذاته ، فهي تخاطب منع ذكل جمال الرنين الصوتى النقى الذي يستمد منه المستمع ، في الوقته نفسمه ، متعة عقلية خالصة .

### وظيفة الزخارف في التقاسيم:

وخلافا للمفهوم الفربى فان الحليات والزخرف في الموسيقى العربية ليست خارجية أو زائدة ، وهى في الوقت نفسه ليست دليلا على « أن فن العزف يتفوق بكثير على القدرة العقلية للتركيز لحدى العازف » (هربارى) فالواقع أن حب الزخارف جزء أصيل من نزعة التجريد المسيطرة في كل الفنون الاسلامية ، فالزخارف لاتفى بحاجة فنية وجمالية أصيلة فحسب ؛ بل أنها تؤدى في التقاسسيم وظيفة بنائية أساسية ، ففي هذه الارتجالات المفردة اللحن ( المونودية ) - حيث تختصر الموسيقى الى جوهرها وهو اللحن فقط فلا الزخارف تقوم بوظيفة التشديد أو الضفط على النفمات الرئيسية في المقام ، بمعنى ان الزخارف هى التى تجسم تأثير القفلات الموسيقية ، عن طريق خلق احساس واضح من التوتر اللحنى ، يعقبه ( في ختام القفلة ) شعور بالانفراج ، ويلاحظ أن الاستماع الى الموسيقى العربية بصفة عامة يتم في جو يسوده الارتساح والاسترخاء ، ولهذا الموقف تأثير ايجابي في تطور العنصر الزخر في الباذخ الذي أصبح شيئا أساسيا في صميم الارتجال الموسيقى الفنى .

<sup>(</sup> ٢٢ ) قدم للمؤتمر تسجيل صوتى لتقاسيم عود من محمد عبد الوهاب وأمين الهدى .

الارتجال وتقاليده في الموسيقي العربية

وبعد هذا العرض الذى حاولنا فيه تسجيل بعض الملاحظات التحليلية للتقاسيم فى لحنها وايقاعها وبنائها الموسيقي وأسلوبها وطابعها الجمالى نتجه بعد ذلك الى محاولة لرصد ظاهر الارتجال الموسيقي في العصر الحاضر وفى الظروف المتغيرة للحياة الموسيقية المعاصرة فى الشرق الاسلامى .

#### . .

#### مكان الارتجال في الظروف المتغيرة للحياة الموسيقية المعاصرة:

في هذه الظروف السريعة التغير التي يعيشهاعالم اليوم تمر الموسيقي العربية عامة ، وخاصة هذا الجانب المنيع الدقيق منها ، وهو فسن الارتجال ، بظروف بالفة الحساسية، ولا يستثنى من هذا الا ترتيل القرآن . ذلك أن تركيب المجتمع والملابسات الاقتصادية التي ترعرعت فيها هذه التقاليد الموسيقية الموروثة ، قد تعرضت في هذاالعصر لتفييرات عنيفة لا مرد لها ولا سبيل الى ايقاف تيارها: فالانتشار الهائل للوسائل الاعلامية الجماهيرية (كالراديو والتلفزيون ٠٠٠ الخ) ثم لفة الموسيقي الفربية التي دخلت الى الحياة الموسيقية في البلاد العربية مؤخرا من خلال تلك الوسائل ، كل هذه العناصر قد هزت أركان الحياة الموسيقية في البلاد العربية وادت الى تغيير ـ يتفاوت في درجاته - في سياق الموسيقي والحياة الموسيقية ، فقد اختفى تقريبا ذلك الجو المريح المسترخي اللي ازدهرت فيه « الوصلة »الموسيقية الطويلة في بلاد المشرق ( وان كانت النوبة الاندلسية لاتزال مزدهرة في بلاد المفرب العربي )واختفت معه « الوصلة » ذاتها واتخذت الموسيقي العربية الفنية صورا جديدة في تقديمها وآدابها ،بل واتخذ الانتاج الموسيقي العربي الحديث أبعادا جديدة ، ولا شك أن تراث الموسيقي العربية يحتل مكانه في صميم الحياة الموسيقية في البلاد العربية ، غير أن ملابسات تقديم هـذا التراثواساليب أدائه تطورت منـذ منتصف القرن تطورات جديدة غيرت بعض المفاهيم التقليدية المتوارثة ، ولعل من ابرز هذه التطورات اختفاء التخت الصفير المكون من عازفين بارعين ، حيثحلت محله الآن فرق موسيقية ضخمة مكونة مثله من الآلات الشرقية التقليدية ولكن باعداد كبيرة تصل أحيانا الى ثلاثين أو أربعين عازفا ، كما ظهر عنصر الفرق الفنائية الكبيرة التي يتألف الكورال فيها من عشرين الى أربعين منشدا . وقد انعكس أثر هذا النزوع الى الضخامة على الموسيقي نفسها ، فباختفاء العازفين (الصوليست) العظماء من التخت ، أصبح فن الارتجال أندرواقل شيوعا وأقل فنا ، ومما ساعد على ذلك انتشار التدوين الموسيقي وظهور شخصية قائدالفرقة الموسيقية التقليدية ، ممع حرص على توحيد النص الموسيقي وربط كل تفاصيله تنظيما وتنسيقًا لأداء المجموعات الكبيرة ، وهكذًا أثر ظهور التدوين الموسيقي في كبت واضعاف ملكات الارتجال لدى الدارسين الذين يعتمدون الآن كلية على قراءة النوتة المكتوبة لهم ، وتقـــل!مامهم فرص الاعتماد على الذاكرة وفرص الابتكار الذاتي الفردى . كما أن القائد الموسيقي للفرق الشرقية أصبح يبدل جهدا وأضحا في سبيل توحيد النص الموسيقي واثراء الرنين الصوتي للفرقة بحيث يلائم قاعات الموسيقي الكبيرة التي تقدم فيها الموسيقي العربية التقليدية اليوم . غير أن الكثير من الخصائص العميقة الدقيقة المميزة للموسيقي العربية الكلاسيكية راحتضحية الفرق الكبيرة . وحين يعزف التراث الموسيقى العربى فى نسخة موحدة التفاصيل ومربوطة بالنوتة الموسيقية فان ذاتية الماز ف وابتكاره يتأثران بذلك تأثيرا سلبيا . ولقد اثبت هذا التطور الحديث لطريقة اداء الموسيقى العربية والمكان الذى تؤدى فيه – اثبت انه يشكل قيداعلى العازف او المؤدي الذى كان ، فيما مضى ، القوة الدافعة الرئيسية وراء الازدهار العظيم لفن الارتجال . ولقد كان لنزعة ضخامة فرق الموسيقى العربية آثارها السلبية ليس فقط على فن الارتجال بل وعلى العنصر الهيتيروفونى المميز للاسلوب النقليدى للموسيقى العربية . والواقعان هذا التطور ، وما خلقه من ظواهر جديدة ، ستحق دراسة عميقة لا للجوانب الموسيقية فحسب بل والاجتماعية والثقافية أيضا .

يظهر عنصر الارتجال متخفيا بشكل آخر في مجال الموسيقى العربية الحديثة « الشائعة »(٢٠) القائمة على أساس المقامات التقليدية ، فهناك فن كبار المطربين الذين يحرصون على ان يقدموا من خلال ارتجال الحليات والاضافات قدرا من ابتكارهم يضاف الى الالحان المؤلفة لاغانيهم ، فمثلا نجد أن مطربة شهيرة مثل أم كلثوم تستطيعان تستحوذ على اعجاب جمهورها خلال عدة ساعات متواصلة ، عن طريق ارتجالها لحليات رشيقة تزوق بها الخط الميلودى ببراعة وتفنن حتى لاتكرد نفس اللحن والكلمات مرارا عديدة دون تصرف (٢١) .

غير أناهم ظواهر هذا الاحياء لروح الارتجالهو ذلك الذى نلمس آثاره في أعمال المدرسة القومية البوليفونية الشرقية والتى يمثلها فى مصرعدد من المؤلفين الموسيقيين المحدثين الذين درسوا فنون التأليف الموسيقى الفربى ، واتجهوا بدافع من القومية الى خلق ما يمكن أن يسمى لفة موسيقية « ثالثة » من صنعهم : فهم يخضعون مفاهيم التأليف الفربى وأساليب البوليفونية والصيافية الموسيقية والجمالية الراسخة فى تراثهم التقليدى والفولكلورى ، أى أن موسيقى هذه المدرسة القومية الشرقية تسمى لتحقيق انصهار للفتين والفولكلورى ، أى أن موسيقى هذه المدرسة القومية الشرقية تسمى لتحقيق انصهار للفتين الموسيقيتين الشرقية والفربية ، لتستخرج منهما « لفة ثالثة » جديدة أكثر تعبيرا وأقرب لروح الشرق ، وليس هذا الاتجاه من أبناء الشرق نحوالوسيقى الفربية أمرا غريبا بل أن له نظيرا مباشرا في الفرب يتمثل في الفلسفة التى توجه بعض التجارب المعاصرة لعدد من المؤلفين الفربيين الى محاولة أكتشاف قيم جديدة في الموسيقات الشرقية لكى يطعموا بها الوسيقى الفربية الماصرة . (٧٧)

<sup>(</sup> ٢٥ ) القصود بهذا الاغاني الجديدة الشائعة والتي يمكن ان تمثل بموسيقي « البوب » الغربية .

<sup>(</sup> ٢٦ ) قدم للمؤتمر نموذج لهذا النوع من الارتجال الزخرفي الحديث فقرة من اغنية الف ليلة وليلة .

Cowell المثال ذلك تاثر اوليغييه ميسيان Messiaenبايقاعات الموسيقى الهندية وتاثر هنـرى كاول Messiaen بطابع الموسيقى الايرانية وغي ذلك كثير .

وتمثل هذه المدرسة البوليفونية الجديدة تطورا حديثا وهاما في عالم الموسيقى الفنية في الشرق الاسلامى ، فهى ترجع الى ثلاثة أجيال في تركيا (جيل جمال رشيد ثم جيل عدنان سايجون وجيل عثمان الهانباش) وجيلين فقط في كل من ايران ومصر (جيل ابو بكر خيرت ويوسف جريس وحسن رشيد ثم جيل عزيز الشوان وجمال عبد الرحيم ورفعت جرائه . . الخ ) ولبنان (جيل فليحان وجيل توفيق سكروعبد الغنى شعبان وغيرهم) .

ويبدو أن عنصر الارتجال – رغم انتمائه الاصيل للموسيقى الكلاسيكية العربية ربما عاش حياة جديدة في هذه الموسيقى الشرقية الحديثة ذات الأبعاد الثلاثة (٢٨) ، حيث يبرز فيها احيانا في بعض التأثيرات الجديدة الشيقة . فربما برزت روح الارتجال عند بعض المؤلفين (البوليفونيين) في صياغتهم اللحنية ، حتى عندما يعبرون مسن خلال الاركسترا السيمفونى : ففى موسيقى يوسف جريس ( ١٨٩٩ – ١٩٦٩ ) – أحد رواد المدرسة القومية الموسيقية في مصر – نجد الخط اللحنى حافلا بملامح هامة لفن الارتجال ، وهي هنا تمثل حلقة اتصال تلقائية وأصيلة مع التقاليد القديمة ، وعلى الرغم من اختلاف اللغة الموسيقية الهارمونية والاركسترالية فاننا نشعر في موسيقى القديمة ، وعلى الرغم من اختلاف اللغة الموسيقية الهارمونية والاركسترالية فاننا نشعر في موسيقى جريس بان روح الفنان المرتجل ليست بعيدة تماما في القصيد السيمفوني « مصر » ( ١٩٤١ ) بخطه اللحني المتعرج في تلقائية اشبه بطابع الموال . (٢١)

ونجد في كونشرتو القانون والاركسترا من موسيقى رفعت جرانه ( ١٩٢٤) (٣٠) وهو ينتمى للجيل الثانى من المدرسة القومية المصرية نموذجا هاما لعنصر الارتجال فهو قد اختار الاذان بلحنه الشبيه بالالقاء ( الريستاتيف ) كلحن اساسى للحركة الثالثة من هذا الكونشرتو ، وهو بهذا اضطلع بمهمة عسيرة وهى محاولة بناء حركة كونشرتية على اساس هذه المادة الموسيقية ذات الطابع المرتجل .

كما استلهم مواطننا حليم الضبع ( المقيم حاليا في الولايات المتحدة ) الصيغ العربية القائمة على الارتجال فكتب « تحميلة » للأركستراالسيمفوني بمصاحبة فلوت (٢١) ، واستفل فيها المبدأ البنائي لهذه الصيفة الكلاسيكية القائمة على الارتجال ، وكتبها باساوب موسيقي هيتيروفوني حديث .

والمثال الأخير في هذا المجال محاولة طموحة لاضفاء طابع الارتجال الشرقى على صيفة الصوناته الفربية في الفربية . فقد أتبع جمال عبد الرحيم (١٩٢٤) – المؤلف المصرى – صيفة الصوناته الغربية في عمله : صوناته للفيولينة والبيانو (١٩٥٩) اتباعا خارجيا فقط ولكنه تخلى تماما عن عنصر التباس

<sup>(</sup> ٢٨ ) القصود بذات الابعاد الثلاثة انها تستخدم بعد تعدد التصويت الى جانب البعدين التقليديين وهما النقم والايقاع .

<sup>(</sup> ٢٩ ) قدم للمؤتمر تسجيل صوتى للقصيد السيمغونيمصر : موسيقي .. يوسف جريس .

<sup>(</sup> ٣٠ ) قدم للمؤتمر تسجيل صوتي للحركة الثالثة من كونشرتو القانون: موسيقي رفعت جرانه .

<sup>(</sup> ٣١ ) عزفها اركسترا القاهرة السيمفوني سئة ١٩٥١وهي مسجلة على اسطوائة .

عالم الفكر \_ المجلد السادس \_ العدد الاول

الجوهرى الذى يجب أن يميز طابع كل من الموضوعين الاول والثانى في هذه الصيفة (٢٢) ، وهو مبدأ بعد من أساسيات صيفة الصونانه الفربية ، ووجهة نظره فى ترك التقابل جانبا أنه يرى فيه عنصرا غريبا عن الروح الشرقى . ولكنه حاول أن يحقق التوازن أو التباين فى صوناتته بوسائل بنائية أخرى ، وذلك باضفاء طابع ارتجالى تقاسيمى على لحن الموضوع الثانى للحركة الاولى، وهو طابع « اشبه بالارتجال الفنائى العربى » (هم شنوكشمت سنة ١٩٦٣) وهكذا استطاع المؤلف أن يوحد بنائيا بين اللحنين الفنائيين فى الحركة الاولى بكتابة لحن كنتر ابنطى تقاسيمى ليصحب لحن الموضوع الثانى . (٢٢)

ومثل هذا التجديد البنائي الطريف يمثل جانبا هاما من اسلوب هذا المؤلف الذي يحاول بعث المقامات والايقاعات الشرقية في كيان موسيقى حديث .

...

ان تقاليد هذا الفن القيم ، فن الارتجال ، تتعرض فى هذه الملابسات الجديدة ( اكثر من اى جانب آخر في الموسيقى العربية ) لخطر كبير ، فالارتجال بطبيعته فن دقيق يصعب تدريسه ولذلك « يجد المدرسون صعوبات كبيرة فى تلقينه لتلاميذهم » (م.هود) .

واليوم مع ظهور نظم التعليم الوسيقي الجديدة في العالم العربي فان هناك عوامل عديدة اصبحت تتهدد فن الارتجال وتضعه امام تحدكبير ، اذ أن أي محاولة لتسجيل التقاسيم مثلا بالنوتة الموسيقية للأغراض التعليمية ( اتباعالخطوات منهج تعليمي معين ) ستؤدى بطبيعة الحال الى خلق نماذج جامدة مكررة يمكن أن يكون لها تأثير مدمر لكل تلقائية أو اصالة في الارتجال ، وخاصة في هذا العصر الذي بدأ يندر فيه كبارعازفي التقاسيم ويقل عددهم . واليوم يكاد تيار هذا الفن أن يندتر ( ولو مؤقتا ) وينبغي أن تتخذكل الوسائل وتتحد كل الجهود في سبيل انقاذه والحفاظ عليه ، وهذا هدف يتطلب عملا مركزاومنظما ، ولذلك فأن موضوع الارتجال في الموسيقي الشرقية ، على اختلاف لهجاتها ، موضوع جدير بدراسة علمية عميقة لا تأخذ في الاعتبار أبعاده الموسيقية وحدها ، بل والثقافية والسوسيولوجية والاقتصادية أيضا .

وانى لأقترح على الهيئات العلمية للتربية الموسيقية ان تتبنى مثل هذه الدراسة ، التى ينبغي ان تعتمد على عملية تسجيل شامل لعدة نماذج تمثل مختلف اساليب وفنون الارتجال تسجل صوتيا من كل انحاء العالم العربى بلوالشرق الاسلامي كله ، وسوف يعين التصنيف الدقيق لتكنيك كبار الفنانين ولطرقهم في الاداءعلى استنباط طريقة جديدة وملائمة لتدريس هذا الفن بالمعاهد الموسيقية الحديثة بطريقة تحافظ على هذا الفن وتشجعه وتنشره باعتباره جزءا أصيلامن تراث تقليدي عظيم ، وباعتباره كذلك عنصرا موسيقيا هاما قادرا على اثراء التطور الموسيقي الشرقي في المستقبل .

11

<sup>(</sup> ٢٢ ) انظر صيفة الصوفاته في كتاب: التاليف الموسيقي الشان اليه سابقا .

<sup>(</sup> ٣٣ ) قدم للمؤتمر تسجيل صوتي للحركة الاولى منصوناته الفيولينة : موسيقى جمال عبد الرحيم .

عبدالوهاست بلال

## المقامات العراقسية

مازال تاريخ الحياة الموسيقية والفنائية فى العراق مجهولا ، فهو بحاجة الى البحث العلمى الجاد ، والدرس العمية ، لاستجلاء الحقيقة التاريخية . وذلك لاعادة كتابة تاريخ الموسيقى والفناء في العراق من جديد ، باسلوب علمي يعتمدعلى المصادر الموسيقية الصحيحة . يقول الشيخ جلال الحنفى في تقديم ((العدر النقي في علم الموسيقى)) للشيخ أحمد بن عبد الرحمن القادرى الرفاعى الشهير بالمسلم الموصلى : -

هذه الرسالة ذات الصفحات اليسيرة من بعض المصادر السانحة فى مسائل المقام العراقى ، فلقد كتبها رجل عراقي ـ من أهل الموصل ـ كانذا المام بالمقام والاشتغال فيه هو الشيخ أحمد بن عبد الرحمن الموصلى القادري الرفاعى الشهير بالموصلى المتوفى فى حدود سنة ١١٥٠ هـ .

<sup>\*</sup> استاذ تاريخ ونظريات وتحليل الموسيقى المربية في معهدالفنون الجميلة ببغداد . له مؤلفات موسيفية عديدة وعدة كتب مخطوطة تبحث في شئون الموسيقي .

ان كل مصدر من مصادر البحث الموسيقي والغنائي لأية حقبة عراقية سالفة \_ اذا أمكن العثور على مثله \_ يؤدى أهم الخدمات العلمية في هذا المدى الشاسع العريض ، وما من شك في أن توفير ذلك وسنوحه يعين على دراسة تأصيل المقامات العراقية ، والوصول في مسائلها الى بداية قد يطمئن البحث العلمي اليها .

فلقد كتب البعض يقول أن تاريخ المقامات العراقية يعود الى حوالى (٣٠٠) عام أو (٤٠٠) عام أو (٤٠٠) عام ، وزعم البعض الآخر أن تاريخ المقامات العراقية يعود الى (١٦٠) عاما مضت .

وهكذا يتخبط البعض فى تحديد تاريخ المقامات العراقية ، وهى تحديدات واهية ومزاعم باطلة لاصحة لها وغير واردة قطعا . وان البحث والاستقصاء والتنقيب العلمى الجاد ، الى جانب سسعة الاطلاع على كتب التاريخ التى تبحث في شؤون الموسيقى يجب ان تكون رائد الكاتب والباحث والمؤرخ ، اذان التسرع أو الحكم أو تقدير التاريخ اذا لم يكن مستندا على أدلة علمية مثبوتة حتما سيكون حكما أو تقديرا باطلا يسىءالى التاريخ ولا ينفعه ويقول الامام على عليه السلام الناس أعداء ما جهلوا (١) .

وفى خزانة الكتب فى استنبول (٢) كتاب (مقاصد الالحان) تاليف نور الدين الراغي الذى طبع قبل ٥٥٣ عاماً اى طبع فى سنة ٨٢١ هـ المصادف لعام ١٤١٨م ، والذى ورد فيه اسم (المقام) اذ يقول نور الدين المراغى (٣) مايلى: \_\_

... الحمد لله الذى زين الأصبوات بطيب الالحان والنفمات ، وسيرها دائرة بين الشبعب والمقامات .. « وعلى الرغم من انه كان لأهل بفداد فنهم الفنائى ( المواليا ) وهو ( الموال ) و ( المقام ) (٤) أحد اشكاله ، وعنهم انتقل الى مصر .

وتحدث الرئيس ابن سينا عن المقامات في كتابه الشيفاء (٥) كما تحدث محمد بن اسماعيل ابن عمر شهاب الدين في (( سفينته )) قائلا عن النفمات والمقامات : \_

وانها بهذا الاعتبار يقال لها مقامات وتسمى باسماء مخصوصة (٦) وقد جاء ذكر المقامات ايضا في الرجوزة الانفام (٧) لبعد الدين محمد بن علي الخطيب الاربلي التي نظمها في سنة ١٣٢٨م . وتحدث محمد بن عبد الحميد اللاذقي (٨) المتوفي سنة ٩٠٠ هـ ، والقدماء يسمون الادوار المشهورة بمقام وبردة وشد ، واما المتأخرون فيسمون تلك الالحان بمقام فقط . وتحدث يحي بن علي المنجم (٩) عن المقامات منذ أكثر من ١٩٠١ عاما .

أما الاستاذ مجدى العقيلي الكاتب والباحث الموسيقي السورى فيقول: \_

بصراحة لولا محافظة بفداد على فنونهاالعباسية (١٠) المتمثلة في ( مقاماتها العراقية ) ، ومحافظة المغرب على النوبات الاندلسية ، لفقدناتراثنا الموسيقي العربي بصورة نهائية .

وهناك حقيقة لايتطرق اليها الشبك قطعاهي أن الموسيقى العراقية عريقة وذات أصالة ، والموسيقى قديمة جدا قبل أيران واليونان (١١) اثبتت الآثار أنها في العراق أقدم بكثير من هذه

ki.

الامم ، وقد سارت الموسيقى فى طريقها متأخرة عن شيوع المقامات ولا يصح أن تعد ( فارسية ) ، كما لا يصح أن تعد ( يونانية ) بسبب ما أخذ من أساليب او مصطلحات لتقوية الناحية الفنية من جراء شيوع الفلسفة . وانما تعصب الفلاسفة عندنا الى الموسيقى اليونانية مشل ابن سينا والفارابي ، لكنها لم تلق نجاحا .

وتعند هؤلاء بحيث لم يذكروا نوابغ الموسيقى عندنا ، كما تصلبوا فى الفلسفة. وتمثلت الموسيقى اليونانية برسالة ابن سينا وبما ذكره الفارابي .

اما ايران فانها اخذت الموسيقى العربيةعينا بلا تحوير ، نقلتها الى لفتها ، ولم تكن لها موسيقى بالمعنى الفنى المراد ، وغاية ماهنالك كانلتلاحق الافكار قيمة فى تكامل الفن وضروبه .

وقد يذهب البعض الى ان الموشح هو الفناءالعباسي الذى وصلنا ، فمن هذا لايمكن اعتبار تاريخ المقامات العراقية يعود الى العصر العباسيولكن هذا المذهب مردود ، اذ ان الموشح مسن ابتكار المفني البغدادى ابو الحسن علي بن نافع المقب بد (زرياب) موسيقار الاندلس الذى كان أول عهدنا به انه كان أحد موالي الخليفة العباسي المهدى ( ٧٧٥ ــ ٧٨٥م ) (١٢) .

وان زرياب قد ابتكر الموشع وهو فى الانداس ، وهو بهذا يعتبر تراث المفرب وليس تراث المشرق ، وان الفناء العربى الذى عرف فى العصر العباسي لا أحد يعرف كيف كان بالضبط ؟ ورغم الفموض الذى اكتنفه فمن الاصح ان المقام العراقي هو ذلك الفناء الذى انتقل من العصر العباسي جيلا بعد جيل .

ولا تزال بعض المقامات العراقية تحمل اسماء مخترعيها كمقام الابراهيمي الذي ينسب الى الغني ابراهيم الموصلي (١٢) الذي عاش في ايام الخليفة هارون الرشيد والذي توفي في عام ١٨٨ هـ ، ومقام المنصوري الذي ينسب الي المفنى منصور بن ذازل الذي عاش في العصر العباسي ايضا ، والذي ابتكر العيدان الشبابيط.

ولقد قيلت آراء لاتثبت للنقد (١٤) منها ان الشعوب العربية لم تعسر ف الموسيقى قبل ان تخالط الامم الاخرى كالفرس والروم وقدماء المصريين . ومنها ان العقل العربى لم يعرف علوم الموسيقى قبل أن يترجم مؤلفات الاغريق .

ويساعد على بقاء هذه الآراء الخاطئة ،غموض تاريخ الالحان الشرقية (١٥) القديمة من ناحية ، وقلة الدراسات الموضوعة عن الموسيقى الشرقية ، ثم قلة العناية بدراسة الموسيقى الشعبية التى نمارسها في حياتنا الراهنة لاستطعنا ان نجلو الكثير عن الموسيقى الشرقية القديمة .

وبعد قيام الدولة العربية الواسعة (١٦)وانصهار الثقافات والفنون القديمة في مهاد الحضارات الفابرة في بوتقة الحياة العربية ، تنوعت اغراض الحياة واتسعت آفاقها ونشأت علاقات جديدة في اللغة والفن القومي وفن الفناءوفن الموسيقي على السواء .

عالم الفكر \_ المجلد السادس \_ العدد الاول

وقد استمرت الموسيقى العربية فى نموهاوازدهارها بحيث استردت مجدها القديم بعد بدء العصر الأموى بقليل (١٧) . ثم واصلت تقدمهافى العصر العباسي ، وان بعثها الى الحياة يدين للموسيقيين العرب ، وتلك حقيقة تخالف الراىالشائع والخاطىء معا عن فضل الفرس او غيرهم في بعث الاغنية عند ازدهار الدولة العربية .

ويقول المستشرق الاسكتلندى هنرى فارمرفى كتابه (١٨) تاريخ الموسيقى العربية متحدثا عن القرنين الأولين بعد الاسلام: \_\_

ولد جميع الموسيقيين \_ بل الموسيقيين الذين يزعمون انهم من أصل فارسي \_ في بلاد العرب وتثقفوا بها اللهم الا ( نشيط الفارسي ) . ويستطرد هنرى فارمر قائلا : \_

« وكان جميع موسيقيى العصر الذهبى عربا بالجنس أو عربا بالمولد ، ومعظمهم من الحجاذ موطن الفن العربى ، وإذا كانت مرحلة صدرالدولة العربية قد شهدت ازدهاد الموسيقى العربية على الدى فنانين عرب (١٩) أو فنانين نشأوا في الحجاز وتثقفوا بالثقافة العربية فمما لانزاع فيه أن التأثير الفارسي من ناحية وتأثير البلاد المفتوحة من ناحية ثانية قد لعبت دورها في خلق أنواع جديدة من الاغاني والالحان ، أو في تطوير القديم منها تطويرا تلقائيا صادرا من تغير الثقافة ، وتغير أسلوب الحياة » .

ان قانون الحضارات (٢٠) والثقافات وسننها المطردة أن تتجاوز دائرتها الى دوائر أخرى ، وأن تتلاقح وتتوالد ، وتتفاعل مؤثرة ومتأثرة ، غير أن الامم الحية الواعية تنقل ما يمكنها تسييره مسع مقرراتها وتاريخها ، وتطويعه لظروفها وطبائعها ، وكذلك كان المسلمون في اقتباساتهم الحضارية والثقافية يفعلون .

ويقول الاستاذ أحمد الشرباصي في صفحة (  $\Lambda \lambda$  ) من كتابه ( شكيب ارسلان داعية العروبة والاسلام ) : -

وشكيب يصر على ان الثقافة العربية ثقافة أصيلة ، وأن الذين يعتبرون العرب نقلة مقلدين لليونان والفرس والهند هم الشعوبيون أعداء الامة العربية ، وأن هناك من يؤمن بأن مدنية العرب أصيلة وذات طابع عربى خاص بها ، وأنما أخذ العرب عن غيرهم ماكملوا به ثقافتهم ، كشأن سائر الامم في أخذ بعضها عن البعض .

وقد تباعد العرب كثيرا عن الحان (Melos) البادية واهازيجها وحدائها ، وتنوعوا (٢١) في ضروب جديدة مختلفة اقتضتها حضارة العرب ،ولكنها لم تخرج عن الصيفة العربية ، والادب العربى ، كما ان الشعر العربى لم يتجاوز عربيته، وان كانت الحضارة قد بدلت من معانيه ، وغيرت في ابتكاراته ، ولاينكر التأثر ، كما لايففل التأثيروهذا لم تسلم منه امة ولا مملكة .

والعرب خلدت آثارهم في الموسيقى مكائه سامية بين الاقوام ادوا خدمة كبيرة فى ترتيل القرآن الكريم ، وصار من أكبر ما تميل اليهالنفوس للتوافق بين الفاظه المنسهة ( النظم المعجز ) وبين النفمة الموسيقية والاتصال الوثيق بها .

وكان القدامى يسمون الدرجة الصوتية بكلمة (نفمة ) (٢٢) اما الآن فللنفمة معنى آخر وهو حينما تكون ثلاث درجات صوتية أو أدبع أو خمس درجات صوتية فمن هذه الدرجات الصوتية التى تظهر بشكل متتال الواحدة بعدالاخرى اما صعودا أو هبوطا تتكون (النغمة) وهى تقسم الى قسمين كما يلى: \_

١ ـ نفمة بسيطة .

٢ \_ نفمة مركبة .

النفمة البسيطة هي ماذكرت آنفا ، أى النفمة التى تتكون من ثلاث أو أربع أو خمس درجات صوتية وتسمى في المقامات العراقية قطعة أو وصلة وأصغرها تسمى (نيم خانة) وفي الموسيقى العربية تسمى جنس أو عقد .

اما النفمة المركبة فهي التى تتكون من درجات صوتية اما خمس أو سب أو سبع درجات ، أى ديوان كامل ، ومن النفمة المركبة يتكون المقام ( Muqam ) أى أن النفم يجب أن يكون مركبا من ديوان كامل ونصف الديوان ، ولهذا تسمى بنغم أو مقام ، والديوان يتكون من اربع وعشرين درجة موسيقية غير متساوية .

والمقام (٢٣) لغة كلمة تعني الاقامة ، والمقام موضع القدمين او موضع الشاعر أو المغني عند الانشاد أو الغناء ، وتطلق المقامات (Muqams) في الادب على الرسائل الادبية كمقامات الحريرى والهمداني والزمخشرى ، وذلك تسمية للكلام بالوضع الذي تقال فيه ، ومن هذا التعريف الأخير طبقة المقامات على ما يلقيه او يتغنى به من الالحان.

وكلمة ( المقام ) في الموسيقي العربية تطلق اصطلاحا على مجموعة من الاصوات الموسيقية مرتبة ترتيبا خاصا تجعلها ذات طابع ولون لحني معين • والمقام معناه النغم الذي يخضع لأسس فنية وقواعد ثابتة والتي تسير وفق نظام خاص •

وهذا النظام متبع في مصر وسوريا والاردنولبنان والكويت والعراق حيث يطلق على لفظة (النغم) كلمة (مقام) التي تستعمل في اغلبالاقطار العربية وتركيا واذربيجان وايران ، وفي تونس يسمون المقام (طبع) وفي الجزائر (صناعة)وفي الهند (راجة) (Ragas) وجمعها (Ragas) وجميع هذه التسميات المختلفة ترمى الى تأكيدمايحتفظ به (المقام) من طابع خاص ولون لحني معين ، وذلك من تتابع الدرجات الموسيقية التي يتكون السلم الموسيقي منها .

ويبقى المقام محتفظاباسمه مادامت المجموعة محتفظة بطابعه الخاص ولونه اللحنى المميز رغم ما يطرا من تغيرات نغمية عارضة على بعض الدرجات الموسيقية فى المقام ، ويدرك الموسيقى العربى والشرقى ( ٢٢ ) ذلك بكل وضوح ودقة بمجردسماعه المقام ، سواء كان مؤلفا موسيقيا او لحنا غنائيا كمقام او اغنية عربية او لحن شرقي ، اذتتحسس الاذن ذلك وتشعر به بكل دقة ووضوح، وهذه خاصية يمتاز بها الموسيقي او المغني العربي والشرقي على حد سواء .

ويلتبس الامر على غير المتخصصين ممن يكتبون عن الموسيقى والفناء ، ويؤدى هذا الالتباس الى اخطاء مثل تصور ان كلمة (المقام) تطلق على الفناء فحسب ، وان الموسيقى لها تسمية أخرى اى الدرجات السلمية ، وفي الحقيقة ان اداء المقام سواء كان غناء أو موسيقى هو واحد .

ان الموسيقى (٢٥) هى الفناء ، والموسيقارهو المفنى ، والموسيقات آلة الفناء ، والفناء الحان مؤتلفات ، واللحان نفمات متوازنة ، والنفمات اصوات مطربة موزونة ، فالموسيقى والفناء يطلق عليها مقام ، واداء المقام على الآلة أو الحنجرة اى بالآلة الموسيقية أو الصوت البشرى وكلاهما يؤدى المقام (٢٦) . ولا أحديستطيع أن يفرق بين الموسيقى والفناء من ناحية التسمية ، فيستطيع الفنان أن يؤدى المقام كموسيقى مثلما يؤديه كفناء ، فلا فرق بين الادائين من ناحية التسمية ، فالمقام هو المقام سواء كان موسيقى أو غناء . وإذا أردت (٢٧) أن تقرأ بمقام فانتقال الى شعبته (٢٨) ثم اختم بماابتدات به فانه ألذ وأحلى ( من الانتقال من مقام الى مقام ) .

المقامات العراقية هي لون من الوان الفناء الشعبي العربي في العراق ، التي صيفت الحانها في العراق ، فغناها المطربون البغداديون ، والمقامات العراقية هي عبارة عن مجموعة من الالحان الشعبية المنسجمة والتي تعددت انفامها وتنوعت الوانها مما اصبح لها الأثر الكبير في الفناء العراقي، والذي له الصدارة على جميع انواع الفناء في البلاد .

وقد استطاعت المقامات العراقية ان تبلورالشخصية البغدادية من خلال رؤى نفمية عربية اصيلة يتجسد فيها الحس البغدادى الاصيل والبغدادى يرتوى من هذا الزخم النفمي الذى يعبر بكل صدق عن احساسه وشعوره اللذين يشكلان ظاهرة يتميز بها البغدادى باصالته العربقة وان الفن بصورة عامة يعطينا الاحساس بالحياة وبمفهوم الانسان وعلاقته بالفن من خلال العمل الذى يعبر به الفنان ويجسسم لنا فى تلك الاعمال احساسنا وشعورنا معا بمفهومه النفمي وان الاستجابة الى المقامات العراقية عبر الانغام العربية المتنوعة والمنسجمة التى تتخلل القامات العراقية ، والتى تميز اهتماماتنا الحسية فى العمل الاصيل والذى يبرز الرغبة فينا في رؤى جديدة ، فالفن النابع من احساسناوشعورنا هو الذى يمنحنا معطيات جديدة فى العمل الفني عن طريق الاداء المتقن للمقامات العراقية .

وقد اصبحت اصولها وقواعدها ثابتة بمايسمى (المقامات العراقية) ولكل مقام تكوين وجلب خاص به ، وهذه المقامات العراقية كانتولا تزال تفنى في العراق ، وكل مطرب من مطربي المقامات العراقية اذا غنى مقاما ما فانه لا يختلف فى غنائه عن مطرب آخر من حيث جوهر المقام من ناحية المضمون والشكل فنيا بما فيه من الأسس الفنية . اذ أن تحرير المقام ومياناته وتسليمه لاتنفير عند جميع المفنين ، الا انه قد يحمل بعض الاختلاف الطفيف من حيث الالوان التى تدخيل على المقامات العراقية .

### الاسس الفنية للمقامات العراقية

يمتاز الفناء العراقي الاصيل المعروف بر المقامات العراقية ) بأسس فنية خاصة درج

عليها مغنو المقام العراقي جيلا بعد جيل ، والمقام العراقي عرف لـدى المغنين البغداديين بأسلوبه الغنائى الخاص ، والذى يسسير عليه المفنى فى الغناء . ومن هذه الاسس الفنية التى ينفرد بها المقام العراقي البـدء بالفناء ، والذى يسمى بـ( التحرير ) أو ( الابتداء ) . وهناك بعض المقامات وتسمى مقامات ( البدوة ) او ( البدوات ) وهى :-

۱) البيات ۲) الراسب ۳) السيكاه ٤) الحجاز ٥) الصبا ٦) النوى ٧) المنصورى ٨) الخنبات ٩) البنجكاه ١٠) الحسينى١١) العجم ١١) الاوج ١٣) الاوشار ١٤) الدشت ١٥) العرببون عجم ١٦) الابراهيمي ٠

وكلها مقامات تفنى مسع الشسعر العربي الفصيح - باستثناء - المقام الاخير (الابراهيمي) فهو من المقامات التى تغنى مع الشسعر الشعبى (الزهيرى) و ومقامات البدوة يكون تحرير قسم منها مسن الطبقات المرتفعة (قراد).

#### ١) التحرير:

التحرير (٢٦) عبارة عن البدء بالفناء من المقام وفق أصول متعارف عليها ٤ والذى يبدأ به المفني عادة بكلمات مميزة وينفرد كل مقام بكلمات والفاظ معينة تكون هي المميزة للمقام الى جانب نفم المقام . وهذا ما يميز المقامات العراقية في الاداء عن بقية الالوان الغنائية العربية المتعارف عليها في البلاد العربية وبضمنها العراق .

والتحرير هو البداية التى يجب أن يتعلمهامفني المقام العراقي ، والتحرير في غناء المقامات العراقية يعنى البدء بالفناء بأسلوب معين يختلف عن أى لون آخر من الفناء العربي ، وهذا ما يعطي الفناء العراقي ابعادا فنية خاصة لانجد مثيلا لهافى غناء البلاد العربية الاخرى .

### ٢) الأوصال:

تلعب الاوصال (٢٠) دورا بارزا وكبيرا فى تلوين المقامات العراقية ، والاوصال هي عبارة عن مجموعة من الالحان المتنوعة فى المقامات العراقية .

والاوصال تتكون من مجموعة من الاجناس المختلفة والقريبة من المقام الذى يفنيه المطرب ، ويغني مطرب المقامات العراقية هذه الاوصال وهي ، كما قلنا ، اجناس معينة ومعروفة متفق عليها في غنائها في كل مقام من المقامات العراقية . والمقامات العراقية تتكون من المقام الاساسي ، بالاضافة الى عدة قطع وأوصال ، وهي تكون معا وحدة متكاملة لا تتجزأ . وهذه القطع والاوصال تلون المقام بنغمات ضافية الى جانب النغم الرئيسي للمقام ، والبناء الفني للمقامات العراقية الذى يكون الشكل الفني للمقامات العراقية التى تعتمد اساسا على المفهوم الجمالي للنغم والتناسق النغمي بين النغم الاساس وبين نفم الاوصال التى تدخل في صلب المقام من ناحية ، وبين نفم المقام من ناحية أخرى ، وبذلك يتكون الشكل الفنى للمقام العراقي .

وهذه الاوصال التي تتألف من عدة أجناس تنسيجم مع المقام العراقي ، وهي بذلك تلون المقام بما يدخله من الزخم النفمي الذي يمد المقام الاصلى بابعاد نفمية أخرى .

عالم الفكر \_ المجلد السادس \_ العدد الأول

وهذه الابعاد النغمية تلعب دورا طيبا فى اغناء المقام بنغمات اخرى قريبة من المقام وتنسيجم معه ، فتعطي المقام قوة وابداعا كبيرا ، ويعرف الاستاذ حمودى ابراهيم الوردى الاوصال (٢١) حيث يقول :

« ان الالوان التي تدخل المقامات العراقية تسمى باسماء مختلفة ، فمنهم من يسمى اللون القطعة ، ومنهم من يسميه بالوصلة ، ومنهم من يسميه بالكفته . وان كل لون من هذه الالوان او القطع سمي باسم خاص به ، وهي في الحقيقة عبارة عن اجناس موسيقية متعارف عليها في الموسيقي العربية ، وقد دخلت في المقامات العراقية لفرض اضفاء طابع التلوين على نفم المقام » .

### ٣ - القراد:

هناك جوانب فنية اخرى تدخل فى المقامات العراقية وهي الأوصال والقرارات والتي عادة تدخل بعد التحرير مباشرة الى ماقبل التسليم حيث يختتم به المقام . ومن هذه الأسس الفنية التى تدخل فى المقامات العراقية والتى تلعب دورابارزا في الابداع فى اداء المقامات العراقية وهي ما تعرف بالقرارات (٢٢) .

فالقرارات هي الطبقات (٢٣) الصوتية المنخفضة التي يستقر عليها المفني في اداء المقامات العراقية ، والاراضي الواطئة هي درجات صوتية معينة يتوقف فيها المفني بعد صعوده الى طبقات صوتية عالية ، ثم يهبط الى الطبقات المنخفضة التي تسمى (القرار) والاستقرار فيها .

وهذه القرارات لها أصولها الفنية في الاداءالفنائي للمقامات العراقية التي يجب ان يتعلمها كل مسن المطرب والموسيقي (العازف) الذي يصاحب المفني في أداء المقامات العراقية .

# ٤ ـ الميانة :

تعتبر الميانة (٢٤) من الاسس الفنية البارزة في غناء المقامات العراقية ايضا ، فالمفني بعد ان يبدأ فى غناء التحرير وما يتبعه من الاوصال الفنائية التي تدخل في المقام الذى يؤديه ينتقل الى غناء الطبقات المرتفعة ( الجوابات ) التي هي عبارة عن الميانة .

والميانة يغنيها المغني بعد أن ينتهي من اداءالتحرير والوصل الداخلة في المقام عند الاسترسال في الفناء ، وذلك في آخر وصلة من الوصلات التي يختارها المفني ، والتي تأتي في المقام حيث يرتفع صوت المعني بالنسبة الى المقام الذي يغنيه بصورة تدريجية ، ثم يعود الى درجته الطبيعية الى نفس المقام وبستمر المفني في غنائه ، وفي بعض المقامات يؤدى المفني اكثر من ميانة واحدة .

وبطبيعة الحال ان الميانة الاولى تختلف عن الاخرى التي يغنيها . وان اداء الميانات يتطلب الاحساس العميق للمقام . والميانة تختلف فى مقام عن الآخر ، وكما توجد ميانات عالية جدا وتسمى ( جواب الجواب ) وذلك بما فيها من الفروق الاساسية فى الاداء ، واداء الميانة لها اسمسها الفنية والتي تتطلب المقدرة الفنية والصوتية معا لدى مفني المقامات العراقية .

المقامات العراقية

#### ه ـ التسليم:

والتسليم أو (التسلوم) في المقامسات العراقية ، ويعنى بذلك اختتام المقام أى المقاصل الذي يسلم به المغني أداء المقام الذي يغنيه ، والتسليم أو (التسلوم) في المقامسات العراقية لاتسسير على وتبرة واحدة في جميع المقامسات العراقية وانما لكل مقام (تسلومه) الخاص ، والمغني البارع يجب أن يتقن أصول التسليم لكل المقامات العراقية الاساسية والفرعية ، وأن يطلع على أسلوب الاداء في التسليم للمقامات العراقية المناه المناه المالية التي يعتمد عليها الفتاء العراقية المتمثل في المقامات العراقية وهي : نكون قد شرحنا الاسس الفنية التي يعتمد عليها الفتاء العراقية المراقية وهي :

١) التحرير ٢) الاوصال ٣) القرارات ٤) الميانات ٥) التسليم ٠

وهذه الاقسام الخمسة هي من اهم وابرزالاسس الفنية التي يرتكز عليها غناء المقامات العراقية بالشكل العراقية بالشكل الفني المطلوب .

## المقامات العراقية الرئيسية:

المقامات العراقية الرئيسية سبعة وهي : \_

الراست ٢) البيات ٣) السيكاه ٤) الحجاز ديوان ٥) الصبا ٦) العجم عشيران
 الحسيني .

# مقام الراست: \_

يعتبر سلم مقام الراست ، السلم الموسيقي الاساسي في الموسيقي العربية ، والذي يعتبر ايضا قاعدة المقامات العربية ، وسلمه مكون من الدرجات الصوتية الاساسية المتابعة تتابعا طبيعيا دون اية زيادة أو نقصان على احدى تلك الدرجات الصوتية ومسافات ابعادها (٢٥) وسهولة تركيب هذا المقام الطبيعي يعبود الى أصبواته الطبيعية هذه ، غير انه لايتفق في تكوينه الفني مع التكوين الفني لبقية السلالم الموسيقية أى المقامات العربية الآخرى في قاعدة أبعاد مسافاته الصوتية . ويتألف مقام الراست من الدرجات الصوتية الثمانية التالية :

٤) فا \_ جهاركاه
 ٨) دو \_ كردان .

وفيما يلي سلم مقام الراست مدونا بالنوته الموسيقية : \_

عالم الفكر - المجلد السادس - العدد الاول

## سلم مقام الراست



نموذج رقم (١)

وسلم مقام الراست يتألف من جنسين منفصلين وهما جنس الراست على درجة الراست وجنس الراست على درجة الراست وجنس الراست على درجة النوى . ويغصل بينهما البعد (فا ــ صول) اى (جهاركاه ـ نوى) . اما ابعاد سلم مقام الراست فهي كما يلي وتقر االارقام من اليساد الى اليمين :

11 8/8 11 1 8/8

164333433

وهي كما في السلم الموسيقي التالي: -



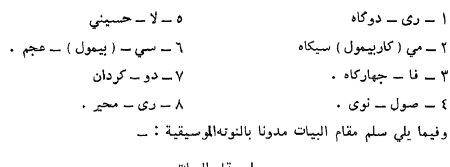
نموڈج رقم ( ۲ )

وتقوم شخصية مقام الراست على اقلهارجنس الراست على درجتي النوى والسيكاه ، وان غنائه في المقامات العراقية يأخل شكلا وطابعافنيا خاصا ، حيث تغنى في مقام الراست عدة اوصال ، وهي جنس الراست على الراست ، وجنس الراست على النوى ، وجنس الراست على النوى ، وجنس الراست على الكردان ، وجنس الصبا على النوى ، وجنس البيات على الدوكاه ، وجنس الحجاز على النوى، وجنس النكريز وجنس الحجاز على جواب النوى ، وجنس النكريز على جواب النوى ، وجنس النكريز على الراست ، ومن هذا يتضح لنا عمق الزخم النفمي الذي يتميز به مقام الراست في الغناء العراقي .

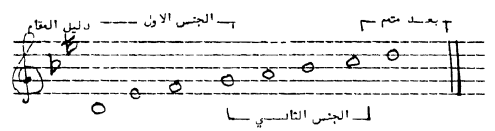
# مقام البيات : \_

يتألف مقام البيات من الدرجات الصوتية الثمانية التالية: \_

المقامات العراقية



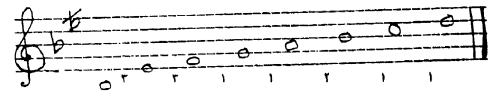
#### سلم مقام البيات



نموذج رقم ( ٣ )

ويتألف مقام البيات من جنسين متصلين ، وهما جنس بيات على الدوكاه ، وجنس نهاوند على النوى او البوسليك ، ويضاف الى الجنسين البعد (دو – رى) اى (كردان – محير) الى آخر الجنس الثانى ليكون متمما للسلم ، اما أبعد السلم مقام البيات فهي كما يلي وتقرأ الارقام من اليسار الى اليمين : –

# ابعاد سلم مقام البيات



نموڈج رقم ( ) )

وتقوم شخصية مقام البيات على اظهارجنس النهاوند على الندوى او البوسليك ، والجهاركاه على الجاركاه . اما في الفناء العراقي فتفنى عدة أجناس يتناولها المفني في غنائه وهي

عالم الفكر ... المجلد السادس ... العدد الأول

جنس البيات على الدوكاه ، وجنس البيات على المحير ، وجنس البيات على الحسيني ، وجنس الراست على الكردان ، وجنس الحسيني وجنس الصبا وجنس العجم وجنس الجهاركاه وغيرها من الاجناس ، لتزيد من قوة المقام بما تمده من الانفام التي تلونه بألوان جميلة .

# مقام السيكاه: \_

يتألف مقام السيكاه من الدرجات الصوتية الثمانية التالية: \_

ه ـ سي (كاربيمول) اوج .

1 - مي (كاربيمول) سيكاه

٣ - دو \_ كودان

۲ - فا - جهاركاه .

٧ ـ ري ـ محي .

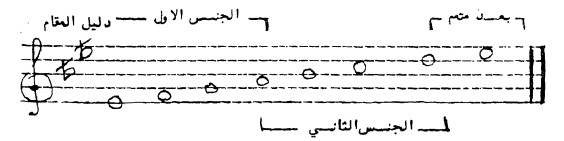
٣ - صول - نوى

٨ ـ مى (كاربيمول) \_ جواب السيكاه .

٤ - لا - حسيني

وفيما يلي سلم مقام السيكاه مدونا بالنوته الموسيقية : \_

#### سلم مقام السيكاه



#### نموذج رقم ( ٥ )

ويتألف مقام السيكاه من جنسين متصلين يضاف اليهما البعد (رى \_ مي « كاربيمول » ) اى (محير \_ جواب السيكاه ) فى آخر الجنس الثانى ليكون متمما لسلم مقام السيكاه . اما ابعاد سلم مقام السيكاه فهي كما يلي وتقرأ الارقام من اليسار الى اليمين : \_

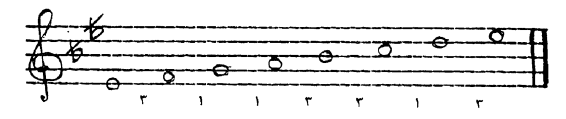
١ ١/٣ ١/٤ ١/٤ ١/٤ ١/٤ ١/٤ ١/٢ ١/٤ ١/٣

7 1 1 7 7 8 7

وهي كما في السلم الموسيقي التالي: \_

المقامات العراقية

#### أبعاد سلم مقام السيكاه



{\mathbb{T} 1 1 \{\mathbb{T} \{\mathbb{T} \}

#### نموذج رقم ( ٦ )

وتقوم شخصية مقام السيكاه على اظهارجنس الراست والبوسليك على النووى . وفي المقامات العراقية تبرز فيه اجناس متعددة منهاجنس الحجاز على النوى وجنس السيكاه وجنس الصبا على النوى وجنس البستة نكار وجنس الحجاز على النوى وجنس الاوج وجنس البيات ليكون مجموعة من الالحان المنسجمة في مقام السيكاه .

# مقام الحجاز ديوان:

ويتألف مقام الحجاز ديوان من الدرجات الصوتية الثمانية التالية:

١ ــ رئ ــ دوكاه

٢ - مي (بيمول) - كرد

٣ ـ فا ( دييز ) حجاز

٤ \_ صول \_ نوى

ه ـ لا ـ حسيني

٦ - سي ( بيمول - او - كاربيمول ) -عجم - او - اوج .

m V — دو ( دبیز ) — کردان — او شهنان .

٨ - رى - محير .

وفيما يلي سلم مقام الحجاز ديوان مدونابالنوتة الموسيقية : \_

عالم الفكر \_ المجلد السادس \_ العدد الاول

#### سلم مقام الحجاز ديوان

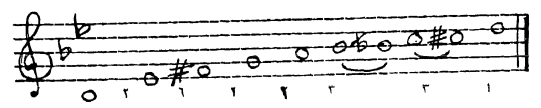


نموڈج رقم (۷)

ويتألف مقام الحجاز ديوان من جنسين متصلين يضاف الى آخر الجنس الثاني البعد (دو - دييز - رى) اى (حجاز - محير) ليكون متمما لسلم الموسيقي لمقام الحجاز ديوان . اما ابعاد سلم مقام الحجاز ديوان فهي كما يلي وتقراالارقام من اليساد الى اليمين:

١٩٤ ٣/٤ ٢/٤ ٢/٤ ٢/٤ ٢/٤ ٢/٤
 ١٥ ١ ٣ ٣ ١ ٢ ٢ ٢
 وهي كما في السلم الموسيقي التالي :

#### أبعاد سلم مقام الحجاز ديوان



\$/7 \$/7 \$/4 \$/5 \$/7 \$/5

#### نموذج رقم ( ٨ )

وتقوم شخصية مقام الحجاز ديوان على اظهاد جنس الراست على درجتي النوى والحجاز . ومقام الحجاز ديوان في الموسيقى العراقية ، هو نفس مقام الحجاز في الموسيقى العربية والشرقية ، الا انه يختلف في الموسيقى العراقية المقامات العراقية من حيث استعمال الاجناس بكثرة ، فهو يأخذ جنس الحجاز على عدة اماكن ، اى مرة على درجة الدوكاه ، واخرى على درجة النوى وهكذا ، ولهذه الاجناس سسميتها الخاصة وهى ( الحجاز ديوان ) و ( الحجاز مدنى ) و ( الحجاز غريب ) و ( الحجاز شيطاني ) و ( الحجاز اجغ ) .

ih.

13

المقامات العراقية

## مقام الصبا: ـ

ويتألف مقام الصبا من الدرجات الصوتية الثمانية التالية : -

٥ - لا - حسيني .

١ - رى - دوكاه

٦ - سي (بيمول) عجم

٢ \_ مي (كاربيمول) سيكاه .

٧ \_ دو \_ كردان .

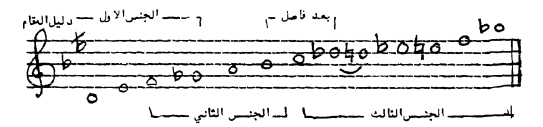
٣ ـ فا ـ حهاركاه

۸ - ری (بیمول - او - طبیعي) شهناز - او - محیر) .

٤ - صول - ( بيموال ) - صبا

وفيما يلي سلم مقام الصبا مدونا بالنوتة الموسيقية : ـ

#### سلم مقام الصبا



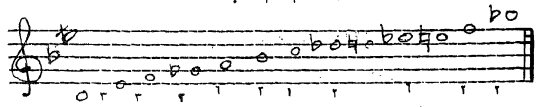
نموڈج رقم ( ۹ )

ويتألف مقام الصبا من جنسيين متصلين بضاف اليهما جنس ثالث متمم وهو جنس صبا على الدوكاه ، وجنس حجاز على الكردان الذى هو متمم أسلم مقام الصبا . اما ابعاد سلم مقام الصبا فهى كمايلي ، وتقرأ الارقام من اليساد الى اليمين : -

ابعاد سلم مقام الصبا

وهي كما في السلم الموسيقي التالي: \_

#### ابعاد سلم مقام الصبا



نموذج رقم (١٠)

وتقوم شخصية مقام الصباعلى اظهارجنس الحجاز على درجتي الجهاركاه والكردان.

اما مقام الصبا العراقي فيتناول عدة اجناس ، وهي الصبا والبيات والحجاز والراست والجهاركاه والعراق ( وتسلومة ) في الموسيقى العراقية يسمى به ( الجنازى ) وهي حالة من حالات غناء المقامات العراقية . من السيارس ماي

# مقام العجم عشيران: \_

ويتألف مقام العجم عشيران من الدرجات الصوتية الثمانية التالية : \_

٥ \_ فا \_ جهاركاه

١ - سي ( بيمول ) عجم عشيران

٦ - صول - نوى .

٢ - دو - راست .

٧ - لا - حسيني .

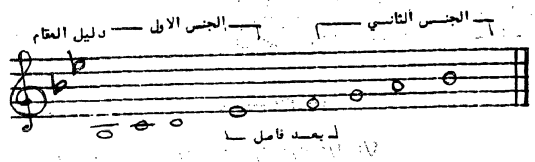
۳ - ری - دوکاه .

٨ - سي (بيمول) - عجم .

٤ - مي (بيمول) - كود

فيما يلي سلم مقام العجم عشيران مدونتابالتوتة الموسيقية : \_

# سلم العجم عشيران



نموذج رقم ( ۱۱ )

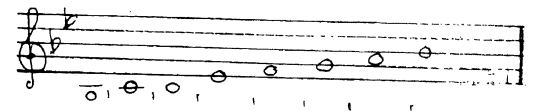
ويتألف سلم مقام العجم عشسيران من جنسين منفصلين ، يفصل بينهما البعد (مي \_ بيمول \_ قا) اى (كرد \_ جهاركاه) وهما جنس العجم على درجة العجم ، وجنس العجم على القامات العراقية

درجة العجم عشيران . اما ابعاد سلم مقام العجم عشيران فهي كما يلي وتقرأ الارقام من اليساد الى اليمين : -

1 1 7 1 1 1 7 1

وهي كما في السلم الموسيقي التالي: \_

# ابعاد سلم مقام العجم عشيران



\$/\$ \$/\$ \$/\$ \$/\$ \$/\$ \$/\$ \$/\$

### نموذج رقم (۱۲)

وتقوم شخصية مقام العجم عشيران على اظهار جنس العجم على درجتي الجهاركاه والعجم، وفي الفناء العسراقي يتناول عددا من الاجنساس (القطع والاوصال) وهي البيات على الدوكاه، والبيات على المحير، والراست على الراست ، والراست على الكردان، وجنس الصبا وجنس المسجين، وذلك لتلوين المقام بالانفام الاخسرى الداخلة فيه.

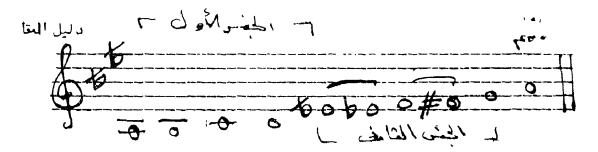
# مقام الحسيني: \_

ويتألف من الدرجات الصوية الثمانية التالية : -

وفيما يلي سلم مقام الحسيني مدونا بالنوته الموسيقية : -

عالم الفكر \_ المجلد السادس \_ العدد الاول

#### سلم مقام الحسيني



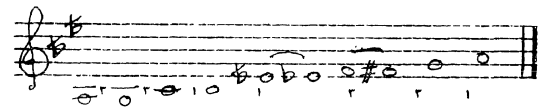
نموذج رقم ( ۱۳ )

ويتألف سلم مقام الحسيني من جنسين وهما الجنس الاول ( البياتي على الدوكاه ) والجنس الثاني ( جنس البيات على الدوكاه ـ او ـ جنس النواثر على الراست ) يضاف اليهما في آخر الجنس الثاني البعد ( صول ـ لا ) اى ( نوى ـ حسيني ) ليكون متمما لسلم مقام الحسيني . اما ابعاد سلم مقام الحسيني فهي كما يلي وتقرا الارقام من اليساد الى اليمين :

 $\Psi = \Psi = \{1,\ldots,\Psi = 1,\ldots,1,\ldots\}$ 

وهي كما في السلم الموسيقي التالي: \_

# ابعاد سلم مقام الحسيني



نموذج رقم (۱٤)

وتقوم شخصية مقام الحسيني على اظهارجنس النكريز على درجة الراست ، والبروز على درجة الراست ، والبروز على درجة الحسيني لانها مركز النغمة الرئيسية ، وفي المقامات العراقية تفني عدة اجناس ( قطع وأوصال ) في مقام الحسيني ، منها جنس الصباوجنس الارواح وجنس البوسليك وجنس البيات وجنس الراست ، لاعطاء المقام المزيد من التنوعالنفمي .



# القامات الفرعية:

| المقامات الفرعية وهي كما يلي : ــ | تمتاز المقامات العراقية بعدد كبير من |
|-----------------------------------|--------------------------------------|
| ۲ - البهيرزاوي                    | ١ - الابراهيمي                       |
| } _ المحبودي                      | ۳ ـ الجبورى                          |
| ٦ _ المكابل                       | ه ـ النارى                           |
| ٨ ــ المخالف كركوك                | ٧ _ المخالف                          |
| ١٠ ـ المنصوري                     | ٩ _ اللامي                           |
| ١٢ ــ الجمال                      | ١١ _ الحديدي                         |
| ١٤ _ الباجلان                     | ۱۳ ـ الحليلاوي                       |
| ١٦ ــ العريبون عجم                | ١٥ ــ العريبون عرب                   |
| ١٨ _ المدمي                       | ١٧ ـ الهمايون                        |
| ۲۰ ـ دشت                          | ١٩ ـ دشت العرب                       |
| . ٢٢ ــ الشرقي دوكاه              | ۲۱ ـ الاورف                          |
| ٢٢ ــ الشرقي اصفهان               | ٢٣ ــ الشرقي راست                    |
| ٢٦ _ القطر                        | ٢٥ _ البنجكاه                        |
| ۲۸ ــ الخلوتي                     | ۲۷ _ الراشدى                         |
| ٣٠ _ الطاهــر                     | ۲۹ ــ السعيدي                        |
| ٣٢ ــ الاوج                       | ٣١ ـ الاوشار                         |
| ۳۶ ـ الحجاز کارکرد                | ۳۳ _ المنوى                          |
| ٣٦ _ الحجاز غريب                  | ٣٥ _ الحجاز كار                      |
| ۰ ۳۸ ـ النهاوند                   | ٣٧ _ الحجاز الآجغ                    |
| . } _ التفليس                     | ٣٩ ــ القوريات                       |
| ٢٢ _ المسجين                      | ١٤ _ الادواح                         |

#### عالم الفكر \_ المجلد السادس \_ العدد الاول

| ٣٧ ــ المثنوى        | }} ـ الحكيمي      |
|----------------------|-------------------|
| ٥} _ الحويزاوي       | ٢٦ _ العشاق       |
| ٧} - البيات عجم      | ٨} ــ النوروز عجم |
| ٢٦ - السيكاه البلبان | ه ـ الكلكلي       |
| ٥١ - البشيري         | ٥٢ ــ القــزاز    |
| ٥٣ ــ القريباش       | ٥٤ - الخنبات      |
| ه ــ السعيدي المبرقع | ٥٦ ـ البختيار     |
| ۷ه ــ الهفتكار       |                   |

# القا

|                                                      | قامات الشبعرية :               |
|------------------------------------------------------|--------------------------------|
| مع الشمعرالعربي الفصيح ( القريض ) (٣٦) وهي كما يلي : | والمقامات العراقية التي تغنى م |
| ۲ – البيات                                           | ١ – الراست                     |
| ٤ ــ السيكاه                                         | ٣ - الحجاز ديوان               |
| ٦ ـ الحسيني                                          | ٥ – الصبا                      |
| ۸ — الاوج                                            | ٧ - العجم عشيران               |
| ١٠ _ الخنبات                                         | ٩ – البنجكاه                   |
| ۱۲ – المنصوري                                        | ۱۱ – النـوى                    |
| ۱۶ – البيات عجم                                      | ١٣ – العريبون عجم              |
| ١٦ – البشيري                                         | ١٥ ــ القوريات                 |
| ۱۸ ــ الجمَّال                                       | ١٧ - التفليس                   |
| . سال<br>۲۰ – الاور فسه                              | ١٩ ـــ النوروز عجم             |
| ۲۲ – دشت العرب                                       | ۲۱ – الدشت                     |
| ٢٤ ــ الحجاز الآجغ                                   | ۲۳ ـــ الحويزاوي               |
| ٢٦ ــ الحجاز غريب                                    | ٢٥ - الحجاز شيطاني             |
| ٠٠٠ ـ التعبار عريب                                   |                                |

۲۸ - السعیدی

|                            | 33, 14                                       |
|----------------------------|----------------------------------------------|
| ٣٠ ــ المثنوى              | ۲۹ ـ السعيدي المبرقع                         |
| ۳۲ ــ الطاهر               | ٣١ ـــ الخلوتي                               |
| ٣٤ - الارواح               | ۳۳ ــ الاورشبار                              |
| ٣٦ _ المخالف كركوك         | ٣٥ ـ العشاق                                  |
| ۳۸ ـ القريباش              | ٣٧ ـ السيكاه البلبان                         |
| . } _ الهفتكار             | ٣٩ _ البختيار                                |
|                            | المقامات الزجلية:                            |
| هبي (الزهيرى) فهي كما يلي: | اما المقامات العراقية التي تفنى مع الشعرالشد |
| ۲ ـ البهيرزاوي             | ١ - الابراهيمي                               |
| } _ النارى                 | ٣ ـــ المحموى                                |
| ۲ – الجبورى                | ه ــ المحابل                                 |
| ٨ ـــ الشرقي راست          | ٧ ــ الشرقي دوكاه                            |
| ١٠ ـ الراشدي               | ٩ ــ الشرقي أصفهان                           |
| ۱۲ ــ الحليلاوى            | ۱۱ ــ الكلكلي                                |
| ١٤ ــ القطــر              | ١٣ ـ الباجلان                                |
| ١٦ _ الحكيمي               | ١٥ ــ الحديدي                                |
| ١٨ ـ المدمي                | ۱۷ ــ اللامي                                 |
| المخالف ٢٠                 | ١٩ ــ العريبون عرب                           |
| ۲۲ _ القـــزاز             | ٢١ ــ المسجين                                |
| ۲۶ ـ الحجاز كار            | ٢٣ ــ النهاوند                               |
|                            | ٢٥ ــ الحجاز كاركرد                          |

۲۷ ــ الهمايون

عالم الفكر ... المجلد السادس .. العدد الأول

#### المقامات العراقية والشمعر الاعجمي: -

هناك عدد من المقامات العراقية التي تفنى بالشعر الاعجمي وهي تقسم الى الاقسام التالية :

#### أ ـ المقامات العراقية في اللفة الكردية:

وهي المقامات العراقية التي يفنيها الاكرادفي شمال العراق ومن أشهرها مقام (الحيران) . ويقول الاستاذ حمودي الوردي عن الاغاني الكردية: ــ

ان الاغاني الكردية ( ٣٧ ) هي نوع من انواع الفناء العراقي ، منها ما هو حديث النظم والنغم . ومنها ما هو على شكل مقامات .

# ب \_ المقاات العراقية في اللغة التركية : \_

المقامات العراقية التي تفني في التركية تقسم الى قسمين كما يلي: -

#### ١ - القسم الأول: -

المقامات العراقية التي تفني في اللغة التركية لفة استنبول - العثمانية - وهي : -

١ - التغليس ٢ - البشيرى ٣ - الباجلان .

# ٢ ـ القسم الثاني: ـ ـ

المقامات العراقية التي تغنى في اللغة التركية التركمانية \_ وهى لغة محافظة كركوك فى شمال العراق والتي يغنيها المغنون التركمان ، ويتحدث الاستاذ ابراهيم الداقوقى عن المقامات العراقية في كركوك فيقول: \_

تعتبر القوريات (٢٨) من الاغاني ذات الانفام العالية ـ المرتفعة ـ لانها تؤدى بصورة فردية ، وتفنى القوريات بنوع خاص من المقامات التي لهاانفامها المنتظمة ويمكننا القول بأن هذه الالحان خاصة بالقوريات العراقية فقط .

ولا زالت كركوك تحتفظ بالمقامات الخاصة بها ، والتي لا تعرف مثيلها في مكان آخر . ويمكننا اعتبار الفترة الكائنة بين أواخر القرن التاسيع وأوائل القيرن العشرين ( العصر الذهبي ) للموسيقي التركمانية في العراق ، فخلال هذه الفترة ظهر معظم أسياتلة المقامات التركمانية ، مثل ( موجيلا ) و ( مال الله ) و ( شيلتاغ ) و ( محمد اسكندر ) وغيرهم ممن كان لهم أعظم الأثر في تطوير الموسيقي التركمانية ، فقد وفق كل من ( مال الله ) و ( موجيلا ) الى ايجاد مقامات جديدة مستخرجة من المقامات العراقية او من مقامات القدوريات التركمانية ، فقد ولدت في كركوك موسيقي تركمانية نتيجة لحاجة المفنين الى ذلك بحيث أصبح لها أصولها ومقاماتها التي تميزها عن موسيقي اذربيجان وتركيا .

ويوجد ما يقارب العشرين مقاما للقوريات التركمانية منها ما يلي: ـ

مخالف ، بشیری ، کستوك ، بتیمي ، موجیلا، عمر كله ، احمد دایي ، قریاغلي ، مال الله ، مطرى ، كوردو .

وقد استخرجت بعض هذه المقامات من المقامات العراقية الشهيرة حيث استخرج مقام ( المخالف ) من ( السيكاه ) والبشيرى من ( الراست ) ومال الله من ( الحجاز ) واحمد دايي من ( الجهاركاه ) كما ان ثمة مقامات تركمانية مستخرجة من مقامات تركمانية اخرى فمثلا ان مقام ( مطرى ) مستخرج من مقام ( عمر كله ) .

وتؤدى جميع هذه المقامات ب (ميانات )خاصة بكل مقام منها ، وقد تكون هذه الميانات في مقدمة القيوريات او في الختام ، وهي الفاظ معروفة تتكون من كلمة او كلمتين او شيطر مستقل ، وهي لا تكتب وانما يضيفها المفني الىمتن الرباعية عند التغني بها منها (كلم) ، (اغانم) ، (مينة بويلم) ، (ممان آمان اليوده ن)، (هيج بيلمه م) الخ .

و فيما يلي بعض نصوص الرباعيات التركمانية المترجمة التي يتفنى بها المغنون التركمان في مقاماتهم (٢٩): -

- \_ ان جمالك يعدل مئة بدر .
- \_ نعم . . انه يعدل مئة بدر .
- \_ رب شهر لا يعدل يوما واحدا .
  - \_ ورب يوم يعدل مئة شهرا .

...

- \_ لا تقس ، علي ·
- ــ انا جريح . . فلا تقس علي .
  - \_ لقد طعنني نذل لئيم ٠
- \_ فان كنت كريما فلا تقس علي .

. . .

- بفداد (٤٠) ٠
- \_ اني احب بفداد .
- \_ اني للبلبل ان ينسى .
- \_ لذة الروض وهيام الورد .

...

#### ج - المقامات العراقية في اللغة الفارسية: -

اما المقامات التي يغنيها المغنون البفداديون في اللغة الفارسية فهي : ـ

١ - العريبون عجم ٢ - البيات ٣ - الراست .

وقد اخذ المغنون يفنون مقامي البيات والراست بالشمر العربي الفصيح ، ولم يعد احسد يغنيهما باللغة الفارسية ، واصبح مقام (العرببون، هو القيام الوحيسة الذي يفني باللغة الغارسية ، وكذلك اخمة بعض المفنين يفنونه باللغة العربية .

وان غناء بعض القامات العراقية بالشعرالاعجمي لا يعني ان هذه المقامات ليست عراقية ، وانما لظروف سياسية كانت قد لعبت دورا في غناء بعض المقامات العراقية بالشعر الاعجمي ، وذلك بسبب كون العراق قد مر في بعض المراحل كان منها تحت الحكم الفارسيي واخرى تحت الحكم التركي العثماني و فكان المفني البغدادي متقنا اللفة التركية والفارسيية ، ويجيد نظم الشعر بهما ، وكان المفني رحمة الله شلتاغ هوالذي ابتكر مقام التفليس ، ونظم شعر المقام باللفة التركية التي تقول كلماتها (١٤) التي غناها بمقام التفليس لاول مرة باللفة التركية وفيما يلي نص الكلمات : \_

- اغالر يكلر باشلر
- بوکون بریاوری سیودم
  - اولميشم ديوانه بن .
    - كدر تفليسه بن .
- قوى ديسنلر يعقوب ارمنى .
  - ـ يعقوب كمالي نيلر
  - ــ اصلودن كوزه لسن
  - كون بوكون حصامي نيلر
    - بلبل كمالي نيلو
    - بنه باق نه کونده یم
  - بنه باق نه حالده يم .
    - بنه باق نه صا للانير
- ـ دى كل قان نه ايجمش جلاده باق .

وقد غنى المفنى يونس يوسسف فيما بعدنفس المقام بالشعر العربي حيث استطاع السيد عبد الجباد الخشالي ترتيب الشسعر العسربي معحركات وسكنات المقام . وكذلك الحال بالنسبة للغة الغارسية ، فإن وأضعي المقامات والاشعار الاعجمية \_ كالتركية والفارسية \_ هم فنانسون

عراقيون يتقنون الفناء والنظم باللغتين التركية والفارسية بسبب تلك الظروف التي مر بها العراق . وليس هذا فحسب فقد استعمل المفنون البغداديون الكثير من الكلمات والالفاظ الاعجمية في غناء المقامات العراقية مثل كلمة (يادوست) وتعني (يا صديق) (فارسية) وكلمة (فرياد من) وتعني (النجدة) (فارسية) ايضا ، وكلمة (أكى كوزم) وتعني (عيناي) (تركية) وغيرها من الالفاظ الاعجمية ويقول الاستاذ عبد الكريم العلاف: -

اما سبب استعمال هذه الكلمات الاجنبية (٢٤) ووضعها في المقامات العراقية فهو ان الامتين الفارسية والتركية لما دخلتا بفداد واستوطنتاها وكانت الموسيقى العراقية رغما على ما حصل بها من الفتور والانحطاط في طليعة الفنون الجميلة عند هاتين الامتين ، وكان المفني العراقي يومذاك شديد الرغبة في ارضاء مواطنيه ومجاراتهم فأخذ يستعمل مثل هذه الكلمات في سياق غنائه حينما يرى الفارسيي والتركي من بعض مجالسيه . وبقيت هذه الالفاظ الاعجمية تغنى في المقامات العراقية بعد زوال الحكم العثماني الفارسي ، واصبحت هذه الالفاظ من لزوميات المقامات المراقية .

## الاوصال في المقامات المراقية:

تدخل في المقامات العراقية مجموعة من القطع والاوصال التي من شأنها أن تلون المقامات، وهذه القطع والاوصال هي عبارة عن أجناس نفمية متعددة ، وبعضها أجناس مصلورة (Transpose) وهي كما يلي: -

| ٢ ــ العمر كله   | ١ ــ النهفت            |
|------------------|------------------------|
| <u> </u>         | ٣ ـــ اللاووك          |
| ٦ ــ العذال      | ه ـ الخليلي            |
| ۸ ـ السبيه رنك   | ۷ ــ القانولي          |
| ١٠ ــ الشبهناز   | ۴ ــ العلزبان          |
| ۱۲ ـ الجماص      | ١١ _ البوسليك          |
| ١٤ _ السفيان     | ١٣ ـ السيساني          |
| ١٦ _ السيكاه عجم | ١٥ ــ السيكاه حلب      |
| ١٨ ــ الزنجران   | ١٧ ــ المستمار         |
| ٢٠ ـ المشكل      | <b>١</b> ٩ ــ الكوياني |
| ۲۲ – الایدین     | ۲۱ ــ الخابوري         |

عالم الفكر - المجلد السادس - العدد الاول

| ۲۳ _ البسته نكار   | ٢٢ _ الركباني         |
|--------------------|-----------------------|
| ٢٥ _ العراق        | ٢٦ _ البيات شورى (٤٣) |
| ۲۷ _ السلمك        | ۲۸ ــ العبوش          |
| ٢٩ ـ الراست الهندى | ٣٠ _ الماهـور         |
| ٣١ _ السنبلة       | ٣٢ _ العشيش           |
| ٣٣ _ الحجاز المدني | ٣٤ ـ القادربيجان      |
| ٣٥ ــ النكريز      | ٣٦ - البحرأني         |
| ۳۷ _ الجنازي       | ۳۸ ــ الميثاوي        |
| ٣٩ _ الجلسة        | . } ــ الدوران        |
| ١} _ الموعة        | ٢} _ المكطع           |

### الفاظ القامات المراقية:

هناك الفاظ يعتمد عليها في تركيب المقامات العراقية ، والتي تعتبر هذه الالفاظ من اللزوميات التي لا غنى عنها لمغني المقامات العراقية ، لانه اذا تركها لا يستطيع اداء المقام بالشكل المتعادف عليه .

وان الالفاظ التي يستعملها المفنون البغداديون هي عبارة عن نقاط ارتكاز مهمة في اداء المقامات العراقية ، ولا يستطبع ان يؤدى غناءالمقامات العراقية دون ان يرتكز على تلك الكلمات والالفاظ التي تدخل في المقام العراقي كجزء لايتجزا من الاسس الفنية لفناء المقامات العراقية ، فالمغني يغير الشعر في المقام ، ولكن لا يجرى اى تفيير او تبديل في الالفاظ ، وحتى الالفاظ الاعجمية لا يغيرونها ولو بالفاظ عربية ، وذلك بسبب توطن تلك الالفاظ الاعجمية الدخيلة ، وتداخلها مع بعض الالفاظ العربية في المقامات العراقية .

ان أى تغير فيها قد يؤدى بالتالي إلى الإخلال في المقامات العراقية ، وهذا هو سبب عدم اقدام مغني المقامات العراقية الى التخلي كليا عن تلك الالفاظ الاعجمية الدخيلة الداخلة في المقامات العراقية ، ولا حتى استبدالها بالفاظ عربية الا في حالات نادرة قليلة جدا . كما فعل مغني المقامات المرحوم رشيد القندوجي الذي استبدل كلمة ( نازنيمنن ) الفارسية بكلمة عربية ( اشتكي لمن ) في مياتة مقام العجم ، وتبعه في ذلك تلميذه مجيدوشيد . وهناك محاولات مشر فة أخرى للاستاذ ين مياتة مقام العجم ، وتبعه في ذلك تلميذه مجيدوشيد . وهناك معد القبانجي، ومثل هذا التغيير والتبديل لا يقدم عليه الا من كان له باع طهويل في فن المحامات العراقية ، بأن المرحوم رشيد القندرجي كان قد غنى له بعض المقامات العراقية ، بأن المرحوم رشيد القندرجي كان قد غنى له بعض المقامات

العراقية دون ان يستعمل فيها الالفاظ الاعجمية، مدللا بدلك على قدرته في اداء المقامات بدون تلك الالفاظ الاعجمية ، ولكنه قال لا يستطيع مخالفة العرف الفني المتعارف عليه في اداء المقامات العراقية ، لان العازفين ما كانوا يرضون بذلك ، وكان العازفون \_ انذاك \_ كلهم من اليهود وهم متمسكون بشكل خاص بتلك الالفاظ الاعجمية وهذه الالفاظ تقسم الى قسمين كما يلي : \_

- ١ الفاظ عربية .
- ٢ \_ الفاظ اعجمية .

#### ١ - الالفاظ العربية: -

وهي الالفاظ العربية الدارجة التي يرددهامفنو المقامات العراقية في أقسام المقام كالتحرير ، والاوصال ، والميانات ، والتسليم وهي على النحوالاتي :

# أ ـ الفاظ التحرير:

- ١ ـ مقام النارى : ــ
   اوه ـ يابه ـ امدلل او معود .
- ٢ \_ مقام المحمودى : \_
   لا والله يا عيوني \_ أوه \_ دى ولك .
  - ۳ ـ مقام السيكاه: ـ تاليي اللي اللي السيكاء
- کے مقام المخالف : \_\_
   اوہ \_\_ خیبي \_ لا والله \_ یا عیوني .
  - ه ــ مقام الحليلاوى : ــ
     ويــلاه ويــلاه
  - ٦ مقام العريبون عجم : -اوه واى واى ٠
  - ٧ ــ مقام القوريات : ــ
     أوه .
  - ٨ مقام الابراهيمي : -أوه خيي .

٩ ـ مقام الحديدى : \_
 لا يبلى \_ لا يبلى لالا \_ لا يبلى قلبك وقلبي .

١٠ - مقام الحجاز شيطاني : -٢٥ ياليل .

١١ ــ مقام الجبورى : ــ
 منه لا ــ لا والله قلبي ياباى .

١٢ - مقام المسجين : منه لا - لا بلله - قلبي .

۱۳ ــ مقام الارواح : ـــ منه بالله بالله يا حادى .

١٤ - مقام الحكيمي : -يالالي - أوه - يابه يباب .

١٥ - مقام الحجاز اجغ : - ليل ياليل ياليل .

١٦ ــ مقام الخلوتي : \_\_الله الله يا حي .

١٧ - مقام المكابل : -منه ويل ـ يابه .

١٨ ـ مقام البهيرزاوى : \_
 اوه ـ خيي ـ لا له ـ لا ونت خيي .

١٩ - مقام الشرقي اصفهان : -يابه - يا دايم او يا غانم .

٢٠ ــ مقام الشرقي دوكاه : ــ
 لا يبله ــ لا يبله قلبك وقلبي ــ يا دايم او يا شاكر .

۲۱ ـ مقام الحجاز كاركرد: \_ ـ ياباي . يا ليل ـ ليل ـ ياباي .

۲۲ ــ مقام المدمي : ــ ادايم او يا شاكر . اي ولك ــ يابه ــ يا دايم او يا شاكر .

۲۳ \_ مقام الطاهر : \_ الال \_ يا لال \_ يا لال .

# ب \_ الفاظ الاوصال والقطع: \_

١ - قطعة العشبيش : اوبي - دبيي

٢ ـ قطعة الخليلي : ـيالالي ـ يا دايم

٣ \_ قطعة العذال : \_ ليـــــل .

3 - قطعة الجماص : --4 لليـــلا .

ه ـ قطعة الابراهيمي: \_

٦ - قطعة الشبهناز : --يا لي--ل .

٧ ـ قطعة الحجاز المدني : \_اوه .

۸ ــ قطعة الحجاز غريب: ــ آي .

۹ ـ قطعة السيساني : ـ
 ويلاى ــ عمي ويل حالي ويل واويلاه ويـــلاى .

١٠ ـ قطعة العلي زبار : ـحنين ببــه .

١١ ـ قطعة الحسيني : ــيا رب .

۱۲ ــ قطعة السيكاه : ــ يابه يابه يابه احنين اويي ــ بطو ماجو .

71

١٣ ـ قطعة الجمال : علو يبه هلك وين رحلو وين شالو .

١٤ ـ قطعة المخالف : \_ ليش يا زماني ليش يا زماني ليش كسر المخواطر كل ساعة يا زماني ليش انت امنين وآنه امنين اوهالبلوه امنين تايه غريب دلوني الطريق امنين خيمي يا عيموني .

١٥ ـ قطعة الشهناز : ـ ا

۱۲ ــ قطعة النارى : ــ يابه يابه يابه داود ــ داود يبني .

> ۱۷ ــ قطعة القزاز : ــ اوه خيبي ــ خيبي اوه .

۱۸ \_ قطعة السنبلة : \_ مده لا له \_ لالاى \_ رمد .

۲۰ ـ قطعة المنصوری ، منه لا والله قلبی ـ يابه ـ بويه يا خيي

> ۲۱ ــ قطعة الجبورى : ــ دى ولك ــ دى ولك

> ۲۳ \_ قطعة السفيان : \_ اشتكي لمن

# ج ـ الفاظ التسليم: ـ

۱ ــ مقام الناری: ــ اوه ــ من نارکم ــ بویه ناری .

```
٢ ــ مقام الطاهر : ــ اللــي .
```

٣ \_ مقام المحمودى : \_ يا رب \_ يا رب .

إ ـ مقام الحليلاوى: \_
 اللي للي \_ اوه \_ رجليه ما طاوعني .
 اوخان بيـه حيلي .
 واويلي \_ أو \_ يا حيف على عمـر التكضيه بالكيف واويلي .

مقام الحجاز دیوان : یابه - یا حبیبی

٦ - مقام العريبون عرب : أوه - خيي

۷ ــ مقام العريبون عجم : ــ
 يابه دخيل يبويه دخيل ــ ياخيى

٨ ــ مقام الابراهيمي : ــ
 منه علت ــ علت يا امعود ــ دعاودعلينا بالخير ــ احنه والسامعين او خييي .

۹ - مقام الجبورى : اى يبه - اهنا ولج يجتاله يفداره - ياعيوني - يلعبون يلعبون - أوه - اشجم يبه .

١٠ ــ مقام الحديدى : ــيهل الله خافوا الله .

۱۱ ــ مقام النوى : ــ ياحبي حبيبي .

۱۲ - مقام المسجين: -يقلبي

۱۳ – الحكيمي : – ابعقل ياعيوني ويل

١٤ – مقام المكابل : \_منه وبل .

74

ı

عالم الفكر \_ المجلد السادس \_ العدد الاول

١٥ ــ مقام الشرقي دوكاه : ــ عيوني ويل .

۱٦ ـ مقام الحجاز كاركرد: ـ معني ليش ياباى .

١٧ ـ مقام الكلكلي : \_خي ياعيوني .

# د \_ الالفاظ الاعجمية : \_

لقد دخلت على المقامات العراقية كلمات والفاظ اعجمية كثيرة من تركية وفارسية وهندية ، وبعضها امتوجت مع الكلمات العربية الدارجة ، وفيما يلي الالفاظ التي يرددها مغنو المقامات العراقية : \_

### ا ـ الفاظ التحرير: \_ ·

١ - مقام البيات : -فرياد من .

۲ - مقام الراست : -بار بار .

٣ ــ مقام الحجاز ديوان : \_\_
 فرياد من \_ـ دلى يالدم \_ـ افندم مان.

- مقام السيكاه : \_ امان \_ بداد

٥ ــ مقام القوريات : \_\_او• ــ ببم ببم ايلم .

۲ – مقام الخنبات : \_
 یاریاد \_ یاریاد \_ یریاد یریاد \_ حبیب \_ او \_ عزیز من .

۷ \_مقام النوى : \_ امان \_ امان

٨ ــ مقام العجم : \_\_
 فرياد من \_ـ يار \_ـ يارم \_ـ او \_ـ اميرموا .

۹ ـ مقام البنجكاه : ـ المان ـ المان ـ المان . المان ـ المان .

١٠ ــ مقام الراشدى : ــببه ببه ایلم ــ او ــ ببه نینم .

١١ ـ مقام الحسيني : -فرياد من ـ جهانمن .

۱۲ \_ الدشت : \_ منه لاخویلم \_ جانم \_ اریار \_ اریار\_ یارم .

۱۳ \_ مقام دشت العرب: \_ امان .

١٤ ــ مقام الاورفه : ــأمان ــ اوغلم ــ امان .

۱۵ ــ مقام الاوج : ﴿ـــ يادوست .

١٦ \_ مقام الهمايون : \_امان .

۱۷ ــ مقام النوروز عجم : ــ ببه ببه بيه اويلم .

۱۸ \_ مقام البيات : \_ يريار \_ بدادم .

۱۹ ــ مقام المثنوى : ــ یار ــ یار ــ بدادم

٢٠ ــ مقام النهاوند : ــامان .

٢١ ــ مقام الاوشار : ــيار ــ امان ــ علي جان .

۲۲ \_ مقام القطر: \_ ياليل ليلم \_ ياليلم .

عالم الفكر \_ المجلد السادس \_ العدد الأول

۲۳ ــ مقام الجمال : ــ امان .

# ب \_ الفاظ القطع: \_

١ - قطعة الراست : -امان - هى داد .

۲ - قطعة القريباش : ببم - ببم حيران اكي كوزم - او - امانم .

۳ - قطعة البختيار: -امان - دلي - بدادم - بريار - علي جانمن - دلي او - بدادم .

٤ - قطعة النهفت : -١مان .

ه ـ قطعة السيكاه البلبان :\_ يادوست ـ امان دله دى .

> ٦ - قطعة السى رنك :-بېم .

٧ ـ قطعة القادربيجان :ـ امان .

۸ ـ قطعة السيكاه عجم
 داد ـ بداد ـ بدادم ـ او ـ بدادى .

٩ ـ قطعة السيفان : نارنينمن .

1. ـ قطعة السيكاه حلب : ـ امان .

١١ ـ قطعة البوسليك :ــ فريا .

۱۲ - قطمة الحسينى :-اربار - بار - بارمن .

- ۱۳ \_ قطعة السيكاه :امان .
- ١٤ ـ قطعة التفليس : \_امان الله يا حى .
- ١٥ ـ قطعة النوى :ـدلى يالدم ـ افندم امان .
  - ١٦ ـ قطعة القزاز :\_امان .
  - ١٧ ـ قطعة المسجين : \_ اشوالك يابابم .
- ۱۸ ـ قطعة المنصورى : ۔ اى ـ امان علت يا امعود امان ـ آه ياليل ـ يار .
  - ١٩ \_ قطعة النهفت :\_امان \_ داد \_ بدادم .
  - ٢٠ ــ قطعة دشت العرب :ــ
     اللي وللي اوبلم ــ او ــ خويلم ــ جانم .
    - ۲۱ ـ قطعة البزرك : ـ يادوست .

# ج ـ الفاظ التسليم: \_

- ۱ ـ مقام البيات : ـ جانم ـ دي ـ فريادمن .
  - ۲ ـ مقام الراست : -على جانمن .
  - ٣ ـ مقام الطاهر : \_يار \_ فريادمن .
  - ۲ مقام السیکاه : \_
     یادوست \_ امان \_ بدادی .

#### عالم الفكر \_ المجلد السادس \_ العدد الاول

- ه ـ مقام الحجاز ديوان : \_
   افندم امان .
- ٦ مقام العريبون عجم : يابه دخيل ببويه دخيل دخيل امان يا حبيبي .
  - ٧ ــ مقام الحديدى : ــ
     امان ــ يهل الله امان ياعيوني .
- ۸ مقام الخنبات : –
   یریار علی جانمن او امان یریار علی جانمن یریاد بداد –
   علی جانمن .
  - ۹ \_ مقام النارى : \_ امان .
  - . ١ ـ مقام البنجكاه : ـ . امان
  - ١١ مقام الراشندى : \_
     اولي ديي ببم حيران .
  - ١٢ ــ مقام الحسيني : ــ فريادمن ــ يار ودل امان ــ يار ـ يارم .
    - ١٣ مقام الدشت : \_دكيل دكيل جانم .
      - ١٤ ــ مقام الاورفه : ــ امان .
      - ۱۵ مقام البيات عجم: يريار - علي جانمن
      - ۱۶ ــ مقام المثنوی : بــ بدادم ــ امان ــ داد ــ بدادم
        - ١٧ ــ مقام الاوشار : \_\_علي جان .
        - ۱۸ مقام البهیرزاوی : امان جثیر امان .

١٩ ــ مقام الشرقي دوكإه : ــيار .

. ٢ ـ مقام القطر : ـ . ياليلم .

٢١ ــ مقام المدمي : ــ أمان .

# القامات الايقاعية: ـ

تستعمل المقامات العراقية عددا من الايقاعات ( Modi ) العراقية ، فبعض المقامات يرافقها الايقاع من أول المقام الى آخره ، وبعضها الآخريرافق بعض اجزائها الايقاع او قسم الميانات . اما المقامات الايقاعية فهي كما يلي : \_

|                                 | " -                    |
|---------------------------------|------------------------|
| ٢ _ الشرقي ( ١٤) .              | ١ _ الراست             |
| <ul><li>إ _ الأورقة .</li></ul> | ٣ _ الجبورى            |
| ٦ _ الباجلان                    | o _ الحليلاوي          |
| ۸ ــ الطاهر<br>                 | ۷ _ الراشدى            |
| ١٠ ـ النوى                      | ۹ _ المنصوري           |
| ۱۲ ــ الكلكلي                   | ١١ _ المخالف           |
| ۱۶ ــ الشرقى دوكاه              | ۱۳ _ المدمى            |
| ١٦ _ المكابل                    | ١٥ ــ الشرقى اصفهان    |
| ۱۸ _ الناری                     | ۱۷ ـ البهيرزاوي        |
| ۲۰ ـ السيكاه                    | ١٩ _ المحمودي          |
| ۲۲ _ العريبون عرب               | ۲۱ ــ القوريا <i>ت</i> |
| ٢٤ _ الابراهيمي                 | ۲۳ ـ العريبون عجم      |
| ٢٦ _ الحجاز ديوان               | ۲۵ ــ الحديدي          |
| ۲۸ _ الخنبات                    | ٢٧ _ الحجاز شيطاني     |
| ۳۰ ــ دشت العرب                 | ۲۹ ــ المسجين          |

# عالم الفكر ـ المجلد السادس ـ العدد الاول

| ٣٢ ـ الصبا           | ٣١ ــ الحكيمي        |
|----------------------|----------------------|
| ٣٤ - البشيري         | ۳۳ ــ النوروز عجم    |
| ٣٦ _ البيات عجم      | ٣٥ - الحجاز اجغ      |
| ۳۸ ـ السعيدي المبرقع | ۳۷ ــ السعيدي        |
| ٠ ٤ ــ التغليس       | ٣٩ ــ الخلوتي        |
| ۲۲ - الراست الهندى   | ١] _ البسته نكار     |
| ٤٤ القراز            | ۲۲ ـ الشرقى راست     |
| ٢٦ ــ مخالف كركوك    | ٥٥ - السيكاه البلبان |
| ۸۶ – المثنوي         | ٧٤ – الادواح         |
|                      | ٩} - الراست التركي   |

# المقامات العراقية التي تغنى بدون ايقاع: \_

| ٢ - الحسيني         | ١ ـ البيات        |
|---------------------|-------------------|
| ٤ – الحجاز كاركرد . | ٣ ـــ القطر       |
| ٦ – الاوج .         | ه ـ العجم         |
| ٨ - الجمال          | ٧ ــ البنجكاه     |
| ١٠ ـ الدشت          | ۹ ــ الهمايون     |
| ۱۲ ــ النهاوند      | ۱۱ ــ الحويزاوي   |
| ١٤ ــ الاوشــار     | ۱۳ – المثنوي      |
| ۱۲ - السعیدی اوشار  | ١٥ - العجم عشيران |
| ١٨ - البختيار       | ١٧ - العشاق       |
| ٢٠ ـ الحجاز كار     | ١٩ ــ الحجاز غريب |
| ۲۲ العراق           | ۲۱ ــ اللامي      |
| J. J                | ۲۳ ــ الهفتكار .  |
|                     | ٧.                |

المقامات العراقية

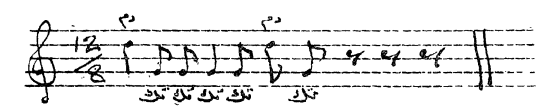
## الاوزان العراقية

اما الاوزان العراقية التي تستعمل في غناء المقامات العراقية ( ٥) ) فهي سبعة اوزان كما يلي : \_\_

## ١ - اليكرك : -

ايقاع اليكرك ووزنه ( ٨/١٢) وفيما يلي الايقاع مدونا بالنوتة الموسيقية : \_

## ايقاع اليكرك

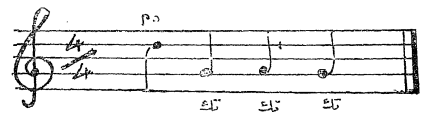


نموذج رقم ( ١٥ )

### ٢ - الوحدة : \_

ايقاع الوحدة ووزنه ( ٤/٤) وفيما يلي الايقاع مدونا بالنوتة الموسيقية : \_

### ايقاع الوحدة



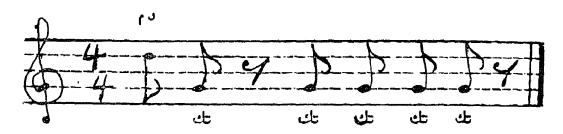
نمودج رقم ( ١٦ )

## ٣ \_ الوحدة الطويلة: \_

ايقاع الوحدة الطويلة ووزنه ( ٤/٤) وفيمايلي الايقاع مدونا بالنوتة الموسيقية :

عالم الفكر \_ المجلد السادس \_ العدد الاول

#### ايقاع الوحدة الطويلة



نموذج رقم ( ۱۷ )

## } \_ الجورجينة : \_

ايقاع الجورجينة ووزنه ( ٨/١٠ ) وفيمايلي الايقاع مدونا بالنوتة الموسيقية .

### ايقاع الجورجينه

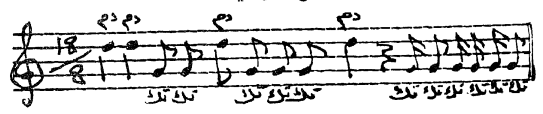


نموذج رقم ( ۱۸ )

## ه ـ ای نواسي : ـ

ايقاع أي نواسي ووزنه ( ٨/١٨ ) وفيمايلي الايقاع مدونا بالنوتة الموسيقية : \_

## ایقاع ای نواسی



نموذج رقم ( ۱۹ )

## ٢ - السماح:

ايقاع السماح ووزنه ( ٨/٣٨ ) وفيما يلي الايقاع مدونا بالنوتة الموسيقية : \_

## ايقاع السماح





نموڈج رقم (۲۰)

#### ٧ - الفالس: \_\_

ايقاع الفالس ووزنه ( 7/7 ) وفيما يلي الايقاع مدونا بالنوتة الموسيقية : -

## ايقاع الفالس



نموڈج رقم ( ۲۱ )

## فصول المقامات العراقية

ان الاداء الفنى للمقامات العراقية عندقدامى المفنين له اصوله وقواعده واسسه الفنية المتينة التي كانت تتبع فى غناء المقامات العراقية. وهذه الاسس الفنية تتجسد فى فصول المقامات العراقية العراقية وهي اشبه ب ( السويت ) (٤٦) فى الفناء الاوربي (٤٧) . وفصول المقامات العراقية كما يلي : \_

- ١ فصل البيات ٢ فصل الحجاز ٣ فصل الراست
  - ٤ فصل النوى ه فصل الحسينى

ولكل فصل من هذه الفصول الخمسة الآنفة الذكر مقامات فرعية خاصة به لانها من فصيلة ذلك المقام الرئيسي ، وتسير هذه المقامات الفرعية حسب تسلسل متعارف عليه ، وقد وضعه الرواد الاوائل من مغنى المقامات العراقية بطريقة الفصول .

لذا فان على المغنى أن يبدأ في غناء المقامات العراقية بالمقام الرئيسي ، أى في فصل مقام البيات أو فصل الحجاز أو فصل مقام الراست، ثم يستمر بعد ذلك في غناء المقامات الفرعية الآخرى التي تتبع المقام الرئيسي الذى يسمى به الفصل، وفيما يلي مقامات الفصول الخمسة وما يتبعها من فروع: -

## ا - فصل مقام البيات:

ويتكون من المقامات التالية: \_

مقام البيات وما يتبعه من المقامات الفرعيةوهي: \_

١ ـ البيات ٢ ـ النارى ٣ ـ الطاهر ٤ ـ المحمـودى ٥ ـ السـيكاه

٦ ـ المخالف ٧ ـ الحليلاوي .

## ب - فصل مقام الحجاز:

ويتكون من المقامات التالية : \_

مقام الحجاز ديوان وما يتبعه من المقامات الفرعية وهي : \_

۱ - الحجاز دیــوان ۲ - القوریـات۳ - العریبون عجم ٤ - العریبـون عــرب مــرب مــان ۲ - الحدیدی .

### ج ـ فصل مقام الراست: ـ

ويتكون من المقامات التالية : \_

١ - الراست ٢ - المنصوري ٣ - الحجازشيطاني ٤ - الجبوري ٥ - الخنبات .

### د \_ فصل مقام النوى:

ويتكون من مقام النوى ومن مقامات فرعيةهي:

1 - المسحين ٢ - العجم عشريان٣ - البنجكاه ٤ - الراشدى .

## ه ـ فصل مقام الحسيني :

ويتكون من مقام الحسيني وما يتبعه من المقامات الفرعية وهي: -

١ - الدشــت ٢ ـ الاورفــه ٣ ـ الارواح ٤ ـ الاوج ٥ ـ الحكيمي ٦ ـ الصبا .

وبطبيعة الحال فان الفصيول الخمسة للمقامات الرئيسية وما يتبعها من المقامات الفرعية التى تفنى في الفصول هي ليست جامعة لكلالمقامات العراقية .

وقد ذكر لي الاستاذ عبد الجبار الخشاليبأن الفصول كانت ستة وليسبت خمسة ، وذلك باضافة فصل سادس الى الفصول وهو فصل السيكاه ومقاماته هي :

١ - السيكاه ٢ - السيكاه حلب ٢ - السيكاه البلبان ٤ - التفليس ٥ - الجمال ٦ - الباجلان ٠

وهناك عدد كبير من المقامات التي دخلت على المقامات العراقية ، لم تدخل في نظام الفصول الخمسة ( أو السنة ) المتعارف عليها لدى مفنى المقام العراقي .

خاصة المقامات العراقية التي ابتكرها المرحوم رحمة الله شلتاغ كمقام التفليس والمرحوم الحمد زيدان كمقام دشت العرب ، والمقامات العديدة التي ابتكرها الاستاذ محمد القبانجي ، ومقام القزاز للاستاذ عزت المصرف . والتي تغنى ولكنها لم تدخل في الفصول الخمسة ، وفي الحقيقة ان مغنى المقامات العراقية لم يبقواملتزمين في هذه الايام في غناء المقامات العراقية باسلوب الفصول الخمسة ، وقد اخذوا يفنون المقامات حسب اهوائهم ولم يتقيدوا بالفصول .

عالم الفكر - المجلد السادس - العدد الاول

#### التصرف في القامات: ـ

مغنو المقامات العراقية الماهرون كانوا يؤدون غناء المقامات في اطارها الذى وضعت فيه اصولها وقواعدها المعروفة ، بصورة متقنة ومتينة ، بيد انهم كانوا يتصرفون فى الفناء بحيث كانوا يخرجون قليلا عما سمعوه من اساتذتهم واسلافهم ممن كانوا يفنون المقامات العراقية .

وهذا التصرف اذا صدر عن مفن كبير وذى مقدرة وكفاءة كبيرتين في الفناء يصبح تصرفه هذا قاعدة ثابتة بالنسبة للمفنين الجدد الذين يتتبعون ذلك المفنى ويأخذون الفناء عنه .

فلذلك يكون مجال التصرف فيه في حذف شيء او اضافة شيء اليه في بعض الحركات التي ربطت فنيا وبصورة محكمة مع انفام المقامات . فمثل هذه الخطوات لا يخطوها الا من كان ماهرا ومبدعا في فنه ، وممن تطور على بده هذا الفن البغدادي الاصيل . ان هذا التصرف يكون على اسس فنية ودقيقة في تأدية حركات وسكنات المقام بأمانة واخلاص ، لأن الابتعاد عنها يعتبر تجاوزا على هذه الاسس الفنية في بناء كل مقاممن المقامات العراقية . وحتى ان البعض من المفنين يذهب الى أبعد من هذا التسراث القيديد الى اضافة أو حذف أو تصرف لتهذيب وتطوير تلك المقامات العراقية أفسادا لهذا التسراث القدومي المجيد .

## النغم المبتكر في المقامات العراقية:

يقول بيتهوفن: - الجديد المبتكر - . . هوما ياتي عفوا دون ان يفكر فيه الانسسان اما هاوتيمان فيقول: - ان أحسن أعمال الفنان وأمتنها ما يصدر عنه عفوا في غير تكليف . وهذا ما وقع لبعض المفنين الذين ابتكروا انفاما عراقية بصورة عفوية أو بطريق الصدف . فلقد لعب المفني البارع من رواد المقامات العراقية دورابارزا في اغناء المقامات العراقية بما يضيفه من المجايدة وهي تنقسم الى خمسة اقسام على النحو الآتي : -

ا - المقامات العراقية المبتكرة وليس لهانظير لا فى الموسيقى العسربية ولا فى الموسسيقى العراقية كمقام اللامي (٤٨) الذى وضعه الاستاذمحمد القبانجي . ومقام اللامي من المقامات العراقية (٤٩) الاصيلة ويتكون السلم الموسسيقى لمقام اللامي من الدرجات الصلوتية الثمانية التالية : -

وفيما يلي سلم مقام اللامي مدونا بالنوتة الموسيقية : ــ

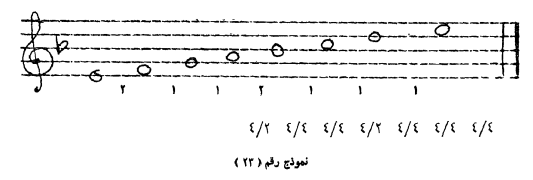
## سلم مقام اللامي



نموذج رقم (۲۲)

ويتألف مقام اللامي من جنسين متشابهين متصلين ، وهما جنس كرد على درجة البوسليك، وجنس كرد على درجة البوسليك، وجنس كرد على درجة الحسيني ، ويضاف الى آخر الجنس الثاني بعد كامل (رى ـ مي ) اى (محير ـ جواب بوسليك) ليكون متمما للسلم الموسيقى ، اما ابعاد سلم مقام اللامي فهي كما يلى وتقرأ الارقام من اليسار الى اليمين : ـ

## ابعاد سلم مقام اللامي



ومقام اللامي تبرز شخصيته على اظهارنفمة اللامي على درجتي البوسليك والحسيني .

اما المقام الثاني الذي لا نظير له في الموسيقي العربية فهو مقام المخالف (٥٠) وهـو مقام عريق النشأة لا يعرف أول من ابتكره وهو من المقامات الفرعية التي تفني مع الأيقاع ، ويعتبر الايقاع

عالم الفكر ـ المجلد السادس ـ العدد الاول

الاساسي له هو ايقاع (اى نواسي) ، ويفنى ايضا مع ايقاع (اليكرك) ويتكون السلم الموسيقى لقام المخالف من الدرجات الصــوتية الثمانية التالية : \_

 ۱ \_ مي ( کاربيمول ) \_ سيکاه
 ٥ \_ سي ( بيمول ) \_ عجم

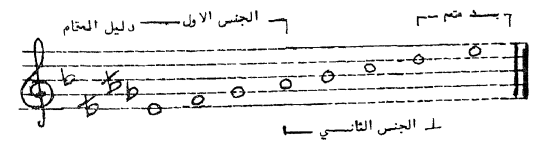
 ۲ \_ فا \_ جهارکاه
 ۲ \_ دو \_ کردان

 ۳ \_ صول ( بيمول ) صبا
 ۷ \_ ری \_ محير

 ١ \_ حسيني
 ٨ \_ می ( کاربيمول ) جواب سيکاه .

وفيما يلي سلم مقام المخالف مدونا بالنوتة الموسيقية : \_

## سلم مقام المخالف

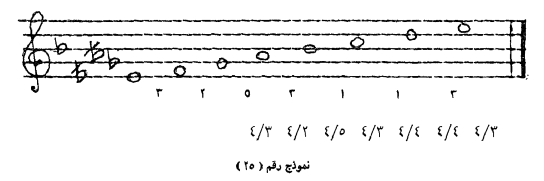


#### نموذج رقم ( ۲۶ )

ويتألف مقام المخالف من جنسين متصلين ، وهما جنس مخالف على درجة السيكاه ، وجنس راست على درجة الحسيني ، ويضاف الى آخر الجنس الثاني البعد (رى – مي (كاربيمول) اى محير – جواب السيكاه – او – بزرك ) ليكون متمما لسلم مقام المخالف ، وان الذى يستمع الى مقام المخالف يجد أن هناك تناسقا نغميا بين مقام الصبا ومقام المخالف ، الا أن مقام المخالف يستقر على درجة الدوكاه ، وفي الموصل يغنى مقام المخالف بشكل يختلف عما يفنى في بفداد ، اذ يفنى مقام المخالف ويسلم فيه المفني على درجة الدوكاه كمقام الصبا ، فني هذه الحالة يكون مقام المخالف من فصيلة الصبا ، اما ابعاد سلم مقام المخالف فهي كما يلي وتقرأ الارقام من اليسار الى اليمين :

وهي كما في السلم الموسيقي التالي: \_

#### ابعاد سام مقام المخالف



ويلاحظ ان أبعاد سلم مقام المخالف لا نجدلها مثيلا في المقامات العربية أو الشرقية ، وهذه الابعاد تعطي المقام لونا وميزة خاصتين ، وتبرزفي مقام المخالف شخصيته وذلك في اظهار جنس المخالف على درجة السيكاه وجنس الراست على الحسيني .

٢ - المقامات العسراقية التي وضعت من أنفام موجودة في الموسيقى العراقية كمقام التفليس الذي وضعه المفني رحمة الله شلتاغ.

٣ ـ المقامات العراقية التي كانت موجودة انفامها في الموسيقى العربية كالمقامات التي ادخلها الاستاذ محمد القبانجي وهي مقام النهاوند ومقام الحجاز كار ومقام الحجاز كاركرد ومقام النكريز ومقام البستة نكار وغيرها .

القامات العراقية التي هي في الاصلنغمة (قطعة) ـ او ـ (وصله) تدخل في احمد المقامات العراقية كلون من الالوان في المقامات العراقية كقطعة القزاز التي تدخل في بعض المقامات ، عمل منها الاستاذ عزت المصرف مقاماكاملا وهو (مقام القزاز) الذي سلجله المفني مجيد رشيد لاذاعة بغداد مرتين .

• المقامات العراقية التي لها نظير في الموسيقى ( الشرقية ) كمقام دشت العرب الذى وضعه المغنى أحمد زيدان بشكل جديد لا علاقة له بمقام الدشت ( الايراني ) . وان كلا المقامين من نغم الحسيني . وان مقام دشت العرب الذى وضع أصوله الفنية مرتبة ترتيبا فنيا محكما ومتقنا المرحوم احمد زيدان ، وان لهذا المقام قصة رواها لي الحاج خضير الحاج عباس البياتي مختار محلة جديد حسن باشا (١٥) حيث قال أن والدى كان معاصرا للمرحوم احمد زيدان وهو من عشيرة البيات ( قبيلة البيات ) ، قال كان ذات يوم جالسافي احد المقاهي في باب المعظم ، وكان جالسا فيها المفني احمد زيدان ، ومر ( الكروان ) القافلة وكان أحد الموادها يغني مقام الدشت الايراني ، وعندما حلت هذه القافلة في باب المعظم سمع المقام احمد زيدان وسأل عنه فقيل له ـ مقام الدشت ـ وكانت القافلة الايرانية ، فرد المفني احمد زيدان قائلالماذا لا نعمل نحن مقاما عربيا كهذا المقام ؟ وفعلا عمل ـ فيما بعد ـ مقاما كمقام الدشت الا انه يختلف عنه وسماه مقام ( دشت العرب ) وهو من

فصيلة الحسيني ، أى النغم الذى يغني منه مقام الدشت الايراني نفسه ، الا أنه يختلف عنه شكلا وأسلوبا وتركيبا نغميا .

ويتخلل مقام دشت العرب بعض الانفام العربية الاخرى كالصبا والجهاركا ، وهو يتكون من مجموعة الحان منسحمة يبرز فيها مقام الحسيني نفم المقام الرئيس ، وتدخل نفمة (دشت العرب) في بعض المقامات الفرعية حيث تضفي عليها لونا وطعما جديدا ، ومن هده المقامات مقام الخنبات ،

ويجيد غناء مقام دشت العرب عدد قليل من المفنين ، ولقد حدث فى اواخر الاربعينات ان طلب مدير الاذاعة من مغني المقام بأن يؤدوا مقام دشت العرب ، وكل من يستطيع اداؤه سوف يمنح زيادة اضافية الى اجوره التي يتقاضاها عن كل حفلة ، وقد غناه المفني مجيد رشيد ، فحصل على الريادة ، وكان المغنى الوحيد الدى اداه انذاك .

ان عملية الخلق والابداع الفني في المقامات العراقية ليست بالعمل الهين والمتاح لكل من غنى المقامات العراقية واجادها . وان هــذه الميـزةلا نجدها الا في العدد القليل النادر من جهابذة الفناء الموجودين والمتتبعين الملمين بهذا التراث ، والمســتوعبين لكافة ابعاده الفنيــة ، والمتضلعين بأصول وتراكيب المقامات العراقية .

### أساليب الغناء في المقامات العراقية

تمتاز المقامات العراقية التي تغنى في بغدادوهي الموطن الاصلي للمقامات العراقية ، بأسلوب فني محكم له اسسه الفنية التي يجب مراعاتهاعند الاداء ، والتي تعتمد على قواعد فنية ثابتة لها احكامها واصولها التي سار عليها المفنونالبغداديون ، بينما يقرأ المقامات العراقية في الموصل وكركوك والحلة والنجف بشكل يختلف عن أداء المقامات في بفداد . وليس فيه تلك الصنعة المتقنة ، فالاسلوب البغدادي هو من ابرزواجود الاساليب الفنائية في الاداء الفنائي للمقامات العراقية على الاطلاق .

## المقامات الانربيجانية والفارسية:

وهناك مقامات اخرى كالمقامات الاذربيجانية في اذربيجان بالاتحاد السوفييتي ، والمقامات الفارسية في ايران ، فهي متشابهة فيما بينها الاانها تختلف اختلافا كبيرا عن المقامات الفراقية واسسها الفنية وقواعدها المتينة التي لا يرقى الى مستواها الفني اى واحد منهما ، وهي مقامات بعيدة عن المقامات العراقية ولا صلة لها بها الا من حيث كونها نفمات تحمل تسميات مشتركة بين الموسيقي العربية والشرقية من حيث الاصحول والقواعد الموسيقية العامة لا غير . ولكنها تختلف في الاسلوب والطابع ، وليس هذا فحسب بلوحتى المقامات العراقية التي تفنى بالشميم الاعجمي لا علاقة لها بهذه المقامات الا من حيث كونها تقرا في نفس اللفة الفارسية او التركية ، بيد انها في طابعها واسلوبها ونغمها ومقاماتها عراقية . ومع ذلك فقد حاول بعض الشعوبيين

المتسترين (٥٢) وممن يعود أصلهم الى الجنس الفارسي أن يدسوا على التراث الموسيقى والفنائي العراقي مستفلين ذلك بخبث متناه ، وذلك لوجود بعض المقامات العراقية التي تغنى بالشعر الاعجمي أو بعض الالفاظ الاعجمية التي تدخل في بعض اجزاء بعض المقامات العراقية لينسب هذا التراث برمته الى الموسيقى الفارسيية . الا أن تلك الدعوات الشعوبية المتسللة باءت بالفشل ولم تستطع النيل من تراثنا الموسيقى والفنائي العربي في العراق ، وأن تلك المحاولات المتلاحقة باءت بالفشل الذريع دون أن تنال من المقامات العراقية شهرية أو مع أن الكلمات والالفاظ الاعجمية الواردة في المقامات العراقية اغلبها في اللغة التركية والفارسية والهندية فلم نجد من يدعي باستثناء ادعاءات الشسعوبيين المتسللين بأن المقامات العربية أو الفارسية أو الهندية أو الهندية طابعها الخاص فارسية . أذ أن لكل من الموسييقي العربية أو التركية أو الفارسية أو الهندية طابعها الخاص ولونها الميز الذي يميزها عن غيرها .

وقد دخل الطابع الفارسي والعربي (٥٠) على الموسيقى الهندية بعد دخول المفول حيث تعتبر الفترة بين القرن الرابع عشر والخامس عشر من أهم فترات التطور في المدرسة الشمالية للموسيقى، حيث ان عددا كبيرا من ملوك المفول شميجعوا الموسيقى والموسيقيين ، وقد كان للعديد منهم موسيقيون في قصمورهم وقلاعهم ومن المغنين المشهورين في تلك الفترة ( امير خسرو ) والذى كان يقطن في قصر السلطان (علاء الدين ) حيث يعود له فضل ادخال ( التوالي ) الى الموسيقى الهندية التي تعتبسر مزيجا من الفناء الهندى والفارسي والعربي لها مركز الشهرة حتى يومنا هذا .

ومن غرائب الادوات الموسيقية الهندية هيان الآلات القديمة لا تزال في حيز الاستعمال حيث هناك العديد منها ممن جلبه المفول من بلاد العرب وايران عند غزوهم للهند ، والتي لا تزال تستعمل حتى يومنا هذا ، حيث اصبح استعمالها جزءالا يتجزأ من الموسيقى الهندية ، وهناك العديد من الادوات الموسيقية التي لها مثيل في بلدانغربي آسيا فالعرب والايرانيون لا يزالون يستعملون الله تدعى به (السناماتنيرى) او ذو المائة وتر ، بالاضافة الى غير ذلك نجد ان الربابة والناى والطنبور هي من الآلات التي لها مثيل في الهند ، ان هذا عرض موجز عن تاريخ الموسيقى الهندية وطبيعتها ، وفي يومنا هذا تتسرك هذه الموسيقى انطباعات في نفوس الملايين من المستمعين في بلدان غربي آسيا حيث يقال أن الموسيقى الهندية الرب الى الموسيقى الهندية .

ويتحدث الدكتور صبحي أنور رشيد الباحث الآثارى المراقي عن الكتب الاجنبية التي تناولت بالبحث موضوع تاريخ الآلات الموسيقية في الشرق القديم (٥٤) والتي بدأت في الظهور منذ النصف الثاني من القرن التاسع عشر فيقول:

نرى انمو لفيها اما ان يكونوا من المتخصصين بالعلوم الموسسيقية ( Musicology ) (٥٥) او من المتخصصين في موسيقي الشسعوب البدائية والمتخلفة حضاريا ، وهذا ما جعلهم يقعون في اخطاء تاريخية ، كما لم ينتبهوا الى الكثير من القطع الاثرية التي لها علاقة بالآلات الموسسيقية نظرا لبعد اختصاصهم عن علم الآثاد .

ان هؤلاء المؤلفين الاجانب قد اعتمدوا فى ابحاثهم وكتبهم حتى الحديثة منها - على ابحاث وكتب علماء الدراسات المسمارية التي صدرت منذ زمن طويل ، والتي أصبحت لا تتفق وما توصل اليه البحث العلمي فى الوقت الحاضر ، ولا يعول عليها كثيرا خاصة من حيث الازمنة التاريخية ، كما ان ترجمة الكلمات المسمارية الدالة على آلات موسيقية هي بدورها اصبحت قديمة ولا تخلو من الاخطاء ، حسبما اثبتته الدراسات النظرية ، والتنقيبات الاثرية المستمرة قد أظهرت للنور الكثير من القطع الاثرية ذات العلاقة الوثيقة بتاريخ الآلات الموسيقية والحياة الموسيقية فى الشرق القديم ، والتي لم يكن بامكان الباحثين المنوه عنهم اعلاه الاستفادة منها فى كتبهم وابحاثهم ، ومما يلاحظ ان المعلومات والآراء الموجودة فى كتب وابحاث هؤلاء الموسيقيين تنتقل - رغم ما فيها من نقصان واخطاء - من قارىء لآخر ، ومن كتاب الى كتاب ، ويأخذها القراء كحقيقة مسلم بها لا لشيء الا انها قد وردت فى مؤلفات باحثين لهم مكانتهم وشهرتهم فى مجال اختصاصهم .

ويتحدث الدكتور صبحى الور رشيد عن مدرسة البروفسور الالماني شتاودر فيقول: \_

تمتاز ابحاث مدرسة البروفسور ( شتاودر ) بالبحث العلمي العميق ، وبالاهتمام بالناحية اللغوية والتاريخية للآلات الموسسيقية ، ويركز ( شتاودر ) نفسه على ناحية العرق وينحاز كثيرا الى غير الساميين ، وبصور خاصة ( الخوريين ) .

ان البروفسود (شتاودر) ينفرد بكونه البروفسور الوحيد من اساتدة الموسيقى فى المانيا اللهى يدرس تاريخ الآلات الموسيقية فى الشرق القديم ، وينفرد بكونه حجة فى هذا الموضوع ، وان أى مقال يكتب أو كتاب يؤلف فى المستقبل سوف يعتمد على أبحاث (مدرسة شتاودر) الالمانية .

وقد استطاع الباحث الآثارى العراقي الدكتور صبحي أنور رشيد بجهوده العلمية الجادة بما قدم من أبحاث في أن يدحض الكثير من آراء البروفسور شتاودر ومريديه بالادلة الاثرية ، خطأ نظرية شتاودر حول أصل وتاريخ العود (١٥) وغيرها من الحقائق العلمية الثابتة والدامغة .

## الجالغي البفدادى

لقد عرفت الحفلات الموسيقية والفنائية التي كانت ولا تزال تقام في بفداد ، والتي كانت تسمى (الجالفي البفدادي) وكانت تقام حف للت الجالفي البفدادي قديما في البيوت والمقاهي البفدادية المسهورة كمقهى عزاوى ، خاصة في ليالي شهر رمضان حيث كان رواد المقامات العراقية . العراقية يقدمون المقامات العراقية حسب تسلسل الفصول الخمسة في قراءة المقامات العراقية .

والجالفي البغدادى يتكون عادة من المفنين والعازفين الذين يؤدون المقامات والبسستات العراقية في الحفلات الموسيقية والفنائية المعروفةب ( الجالفي ) وهي كلمة تركية تعنى ( جماعة المفنين ) او ( جماعة الملاهي ) . والجالفي يتكون من الآلات الموسيقية التالية : \_

- ١ \_ السنطور
- ٢ ـ الجوزة وتسمى ( الكمنجة ) ايضا .
  - ٣ الدنبك ويسمى (الطبلة) ايضا .
- } ـ الله الزنجاري ويسمى (الرق)ايضا .
  - ه \_ النقارة .

وهذه الآلات الموسيقية البفدادية القديمة نكون الاساس الفني للجالفي اضافة الى مغنى المقام . وفي السنوات المتأخرة اخد بعض مغني المقامات العراقية يغنون المقامات مع فرق موسيقية عربية حديثة تتكون من الآلات الموسيقية العربية والاوربية التالية :

۱ \_\_ العود ۲ \_\_ القانون ۳ \_\_ الكمان \_\_ اكثر من آلة \_\_ او الجوزة ٤ \_\_ الجلو ٥ \_\_ الكونترباص
 ٢ \_\_ الدنبك ٧ \_\_ الدف الزنجارى .

ولكن لا يزال التكوين الموسيقى القديم للفر قة الموسيقية اكثر سحرا واكثر ملائمة وانسجاما فى تقديم المقامات العراقية ، واكثر قبولا واستحسانامن محبي هذا التراث الموسيقى والفنائي العراقي الاصيل ، لما تبعث فى نفس المستمع من الاجواء العبقة بملامحها البفدادية العريقة ، اذ ان البساطة وعدم التكلف هى الاصول الاساسسية لحفلات الجالفي البفدادى .

#### القامات المراقية والحفلات الرياضية .

وتفني المقامات العراقية ( Muqams ) فى الحفلات الرياضية التي تقام فى النوادى الرياضية والتي تسمى ( الزورخانة ) (١٥) ويقول الاستاذ حمودى الوردى : -

وهناك تحصل بعض المناسبات عندما كان يدخل احد مطربي المقامات ، فبعد ان يجلس يفسح له المرشد المجال ، فيشرع ذلك المفني بغناء بعض المقامات تشجيعا منه لهذا الفن (٥٨) .

وعادة يصاحب مفني المقام بعض الآلات الإيقاعية ، وقد انحسرت هذه الحفلات الرياضية في الوقت الحاضر ، وكان تلفزيون بفداد قد سجل منذ بضع سنوات بعض فعاليات الزورخانة القديمة للبطل العراقي مهدى زنو البياتي ، وغنى فيها المقامات العراقية المفني توفيق الجلبي والمفني عبد الهادى البياتي ، كما شاهد الجمهور اخيرامفني المقام يوسف عمر وهو يغني المقامات العراقية لاول مرة في احدى حفلات المصادعة للبطل العراقي العالمي (عدنان القيسي) المقامة في ملعب الشعب الدولى ببغداد ، خلال النصف الثاني من عام ١٩٧٠ .

## المقامات العراقية في الانشاد الديني

تلعب المقامات العراقية دورا واضحا في الانشاد الديني ، نظرا لارتباطها الوثيق في الاداء

النغمي ، وذلك وفق اساليب غناء المقامات العربية والعراقية مع تغير بسيط ، والانشاد الديني حيث تقام مختلف المناسبات الدينية والاجتماعية ، وتقام المناقب النبوية الشريفة واصبحت هذه الحفلات تقام في سائر المناسبات مثل ليلة المعراج وليلة القدر وغيرها من المناسبات الدينية أو في الافراح مثل حفلات الزفاف والختان والاياب من الحج والابلال من المرض (٥٩) ، وينقسم الانشساد الديني الى الاقسام التالية :

1 - التمجيد ٢ - الأذان ٣ - المواليد النبوية الشريفة ٤ - الاذكار .

### التمجيد: -

لقد عرف الانشاد الديني الذى ينشد عادة فى وقت السحر ، الذى له ارتباط وثيق بالمقامات العسربية والعراقية ، ويتحدث الاستاذ لبيب السعيد عن الانشاد الديني فى وقت السحر فيقول: \_\_

والذى عليه العمل الآن أن ينشد المؤذن - بالإضافة الى ما ذكرنا - القصائد الدينية وقت السحر على المئذنة أو على الدكة (٦٠) .

وفى الوثائق التاريخية ان المؤذن كان ( يكلف احيانا ) بانشـــاد الســـحريات ، والفجريات ، والتحريات ، والتحريات ،

والفن الموسيقى يحكم كثيرا اصوات المؤذنين بالانشاد الديني في وقت السحر . وقد كان هذا الانشاد فى المسجد الحسيني فى القاهرة فى اوائل هذا القسرن يؤدى على نهج خاص ، فنغمة بوم الانشات ( العشاق ) ونفمة يوم الاحد ( الحجاز ) اما نفمة يوم الاثنين ( السيكا ) (١١) اذا كان أول اثنين فى الشهر ، و ( بياتي ) اذا كان ثانى اثنين و ( الحجاز ) اذا كان ثالث اثنين من الشهر ( وشورى على جركاه) (٢٦) اذا كان رابع او خامس ايام الاثنين ، ثم نفمة يوم الثلاثاء ( السيكاه ) والخميس ( الراسست ) والجمعة ( البياتي ) .

وفى العراق يبدأ التمجيد عادة بقراءة الفاتحة اولا ، ثم يتناول الفاظا مخصوصة بالتسبيح والتمجيد ، فيغني (٦٢) بها على نغم ( السيكاه )او ( الحجاز ديوان ) ، وبعد الانتهاء من التسبيحات يأخذ في قراءة شيء من الشعور بما فيه الفزل والفخر والتصوف والرجاء وغير ذلك ، فيفني به على مختلف المقامات العراقية والانفام الداخلة فيها مشل : للرواح ، والمخالف والمحمودى ، والعجم عشيران ، والعربون عرب ، ويسلم التمجيد بمقام الصبا.

وللمقامات العراقية في التمجيد اصول خاصة لها تحريراتها ، ولكن في بعض الاحيان تقرأ بدون تلك التحارير ، وبطبيعة الحال في الانشاد الديني لا تقرأ الالفاظ والكلمات التي اعتاد على قراءتها في المقامات العراقية والتي اصبحت نقاط ارتكاز للمفني . وفي تمجيد ليلة يختص التمجيد بنفم (الجهاركاه) والذي يتردد صداه في اغلب مساجد بغداد التي فيها ممجدون خاصون بها ، وحتى يومنا هذا ، كما ان بعض المفنين يسهمون في التمجيد على المآذن حيث ترتفع اصواتهم في اجواء السماء عالية لتشدو بمختلف المقامات العراقية من خلال تمجيدهم .

#### الأذان:

يعتبر الأذان من أهم الشعائر الاسلامية وقدجاء في القرآن الكريم (١٤) ( . . واذا ناديتم الى الصلاة التخذوها هزوا ولعبا . . ) (١٥) و( . . يا أيها الذين آمنوا اذا نودى للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا الى ذكر الله . . )

والاذان هو الاعلام بوقت الصلاة ، وقد آثر النبي صلى الله عليه وسلم بلالا بالأذان على آخر من الصحابة ( لانه كان اندى منه صوتا ) . والمعروف ان بلالا ، وكان يدعى سيد المؤذنين ، كان مفنيا ذا صوت عذب تسكر الحانه ، ولم يؤذن لأحد ، بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم الا لثاني خلفاء المسلمين عمر بن الخطاب رضي الله عنه يوم قدم الشام حين فتحها ، وكما تقول الرواية ( لم ير الناس بكاة اكثر من يومئذ ولعل من اسباب بكائهم - بعد الاسي لفقد النبي الذى ذكرهم به تأذين بلال - انهم تأثروا بصوته الندى (١٦) الذى خصه الرسول صلى الله عليه وسلم بالتقدير ، وآثره على غيره من الاصوات الندية . وأذن مرة ثانية في المدينة بناء على دعوة السبطين عليهما السلام كما تقول الرواية حيث روى ابن عساكر عن بلال نفسه انه لما نزل به بداريا وهي قرية بدمشق ، راى في المنام النبي صلى الله عليه وسلم وهو يقول له : -

ما هذه الجفوة يابلال ؟ أما آن لك أن تزورني ؟ فانتبه حزينا قلقا ، فركب إلى المدينة ، فأتى قبر النبي صلى الله عليه وسلم ، فجعل يبكي ويمرغ خده عليه ، فأقبل الحسن والحسين فجعل يضمهما ويقبلهما فقالا : نتمنى أن نسمع أذانك الذي كنت تؤذن به لرسول الله صلى الله عليه وسلم ، فصعد إلى سطح المسجد في وقت السحر ووقف موقفه الذي كان يقف فيه فلما قال : (الله أكبر) ، ارتجت المدينة ، فلما قال (أشهد أن لا أله ألا الله) أزدادت رجتها ، فلما قال (أشهد أن محمدا رسول الله) خرجت العوائق من خدورهن وقالوا (بعث رسول الله) فما رؤى أكثر باكيا ولا باكية في المدينة بعده صلى الله عليه وسلم أكثر من ذلك اليوم .

## المواليد النبوية الشريفة

تعتبر المواليد النبوية الشريفة مضاهاة لحفلات المقام العراقي حيث تقام المواليد النبوية الشريفة التي قننت قواعدها ذات الطابع البفدادى (١٧) والتي تتقوم من اربعة فصول وهمي تستند في تلاوتها على الاسس الفنية للمقامات العراقية ونفماتها الشجية ولكن بأسلوب خاص بالمواليد التي تتميز به عن حفلات غناء المقامات العراقية المعروفة ب ( الجالفي البغدادى ) ومع ان للمواليد النبوية الشريفة اسسها الفنية الخاصة بحكم ارتباطها فنيا ونفميا بالمقامات العراقية يرددون بعض القصائد الدينية على اسلوب الفناء في المقام وبتفيير جزئي بسيط. اما الفصول الاربعة فهي : —

## أ \_ الفصل الاول: \_

وبقرا فيه المقامات العراقية التالية: -

١ - العشيران ٢ - الاورفه ٣ - العجم -أو - النهاوند ٤ - الحجاز كاركرد ٥ - الجبورى

عالم الفكر \_ المجلد السادس \_ العدد الأول

٦ - الحديدى ٧ - المثنوى ٨ - السمفيان .

## ب \_ الفصل الثاني : \_

وتقرأ فيه المقامات العراقية التالية :

1 - السيكاه ٢ - الراست ٣ - البيات ٢ - العراق .

## ج ـ الفصل الثالث: \_

وتقرأ فيه المقامات العراقية التالية:

1 - الصبا ٢ - الماهور ٣ - العجم عشيران

### د - الفصل الرابع: -

وتقرأ فيه المقامات العراقية التالية : \_

١ \_ الصبا ٢ \_ الجمال ٣ \_ المخالف .

#### الإذكار: ــ

لقد عرفت الطرق الصوفية منذ أكثر من أتنى عشر قرنا ، أى بعد القرن الهجرى الأول ، وعلى وجه التحديد بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم ، وعلى كثرتها وتعددها فهي ترجع فى الاصل الى الطريقة المحمدية الأولى ، واليهاتعود جميع الطرق الصوفية (١٨) وتقام حلقات الذكر فى التكايا وزوايا المساجد واروقة الجوامع (١٩) باستمرار بأسلوب المقامات العراقية الخاصة بالاذكار ، وخاصة حلقات الذكر التي تقام فى الحضرة الكيلانية في شهر رمضان المبارك ، وفى التكية البند نيجية في باب الشيخ ، والتي تقرأ فيها كذلك الموشحات والقصائد الدينية (٧٠). ومن هذه الطرق نذكر احدى عشرة طريقة منها ، على سبيل المثال لا الحصر ، وهي : \_

## ١ - المحمدية : -

وهي الاولى ، واليها ترجع جميع الطرق الصوفية على كثرتها وتعدد مشايخها .

## ٢ ـ الصديقية: ـ ـ

وتنسب في الاصل الى أول خلفاء المسلمين أبي بكر الصديق رضى الله عنه .

### ٣ - الاويسية : -

وهي منسوبة الى خير التابعين أويس القرني رضي الله عنه .

### } \_ الخضرية: \_

وهي تنسب الى سيدنا الخضر رضي اللهعنه .

## ه ـ الجنيدية: ـ

وهي تنسب الى الامام ابي القاسم الجنيدى رضي الله عنه .

#### ٦ ـ القادرية : \_

وهي منسوبة الى سيدنا الشيخ عبد القادرالكيلاني رضي الله عنه .

### ٧ - الشاذلية: -

وهي منسوبة الى سيدنا ابو الحسن الشاذلي رضي الله عنه .

## ٨ - العروسية: -

وهي منسوبة الى سيدنا احمد بن عروس رضي الله عنه .

## ٩ ـ الخلوتية: \_

وهي تنسب الى المشائخ الملتزمين .

## ١٠ \_ النقشبندية : \_

وهي منسوبة الى شيخ الطريقة الولي بهاءالدين محمد بن محمد البخارى المعروف بنقشبند رضي الله عنه .

## 11 - الرفاعية : -

وهي تنسب الى سيدنا الشيخ احمدالرفاعي رضي الله عنه .

وتقرأ الاذكار حسب فصول خاصة بها ، وتعتمد على المقامات فى الوطن العربى . أما فى المراق فهي خاصة فى بفداد (٧١) والاذكار المعروفة اربعة وهي الذكر القادرى والذكر الرفاعي والذكر البفدادى والذكر المصرى ، وفيما يلي الذكر المصرى ويقرأ فى اربعة فصول على النحو الآتي :-

عالم الفكر به المجلد السادس به العدد الأول

#### أ \_ الفصل الأول: \_

ويسمى (الدايم) وتقرأ فيه المقامات العراقية التالية: -

1 - الصبا ٢ - السيكاه ٣ - الحجاز ٤ - الحديدي ٥ - الخلوتي - او - السلمك .

## ب \_ الفصل الثاني : \_

وبسمى ( المثلث ) وتقرأ فيم المقامات العراقية التالية : -

١ - الراست المصرى ٢ - البيات ٣ - البنجكاه ٤ - البهيرزاوى - في بعض الاحيان ٥ - العتابة (المصلاوية) .

### ج ـ الفصل الثالث: \_

ويسممى ( البيومي ) أو ( القيوم ) أو ( الليسي ) أو ( التوحيد ) وتقرأ فيه المقامات العراقية التالية : \_

١ - الخلوتي ٢ - الطاهر ٣ - الحكيمي .

## د ـ الفصل الرابع: ـ

ويسمى (المخفي) وتقرأ فيه المقامات العراقية التالية: ـ

١ - المنصوري ٢ - الخلوتي ٣ - الحكيمي ٢ - الشرقي دوكاه .

### أسماء القامات: \_

تمتاز المقامات العراقية بتسميات متعددة وكثيرة ومتنوعة ، منها اسماء عربية وعراقية ، واخرى اعجمية كالتركية والفارسية . وان هذاالتعدد الكبير في التسمية يحتاج في الحقيقة الى مراجعة واعادة النظر ، ليس بالنسبة للموسيقى العراقية فحسب ، بل وحتى الموسيقى العربيسة بصورة عامة . ولقد سبق لي وان قدمت اقتراحاالى مؤتمر الموسيقى العربية المنعقد في بفداد في عام ١٩٦٤ (٧٢) وهو كما يلي : \_

كان قد اقترح الاستاذ محمد زكي في الجلسة الثانية للجنة المقامات والايقاع والتأليف التي عقدت برئاسة الاستاذ المرحوم رؤوف يكتابك ، وسكرتارية الدكتور محمود احمد الحفني في مؤتمر الموسيقي العربية الاول المنعقد في القاهرة يوم الثلاثاء ١٩٣٢/٣/٢٩ مايلي:

( ٠٠ اقترح على المؤتمر ان يبدى الرغبة فى ان تتخذ الاجراءات اللازمة للوصول الى توحيد تسمية المقام في البلاد العربية المختلفة . . )

وأخدت الاصوات على هذا الاقتراح فواققواعليه بالاجماع .

فمن البديهي ان هذا الاقتراح الذى اجمع عليه الاعضاء ، هو جدير بالاخذ به والعمل على تحقيقه والاسراع الى اعداد التسميات الموحدة للمقامات العربية ، والعمل على تعميمها في الوطن العربي بدلا من التسميات المتعددة في كل بلد مسن البلاد العربية .

وحين ارجو من حضرات السادة الافاضل اعضاء المؤتمر الدولي للموسيقى العربية احياء هذا الاقتراح القيم ، اضيف اليه جانبا اخر متمماهو ان يقوم المؤتمر بتكوين لجنة فنية تقوم بوضع اصطلاحات عربية للمقامات التي تحمل اسماءليست عربية لا مبرر لها ، للسير عليها خصوصا ونحن نعيش في هذه المرحلة التي تحتم علينا ان ستبدل كل المصطلحات الاجنبية والاعجمية ، بمصطلحات عربية موحدة (٧٢) .

ولعل اكثر المقامات العربية تعددا في الاسماءهي المقامات العراقية ، وهي تحمل اسماء كثيرة منها اسماء عربية وعراقية ، ومنها اسماء اعجمية واجنبية ، وبعضها تحمل اسماء الاشخاص الذين وضعوها ، والبعض الآخر يحمل أسماء العشائر التي ينتمي اليها واضعو المقام ، والبعض الآخر يحمل اسماء العوائل والأسر والجماعات الصوفية، وقسم يحمل اسماء الدول والاقاليم والمدن والقرى ، وقسم آخر يحمل أسماء الاوتار ، الي جانب التسميات الاخرى التي تسمى بأسسماء اعجمية هي تصنيف لتلك التسميات المتعدد ، وهي كما يلي : -

ا \_ القامات التي تحمل أسماء واضعيها وهي : \_

﴿ محمودى - نسبة الى مخترعه وكاناسمه (محمود) .

١ - منصورى -لسبة الى مخترعه المفني ( منصور ابن زلزل ) .

٣ - ابراهيمي - نسمة الى مختركم المفني (ابراهيم الموصلي) .

} \_ طاهر \_ نسبة الى مخترعه عان يسمى (طاهر ) .

ه \_ راشدى \_ نسبة الى مخترعه وكان \_ راراشد) .

٢ \_ مسجين \_ نسبة الى مخترعه وكان يسمى (مسرب

٧ \_ عمر كله \_ نسبة الى مخترعه وكان يسمى (عمر كله)

 $\Lambda$  على زبار \_ نسبة الى مخترعه وكان يسمى (على زبار) •

٩ \_ احمد دايي - نسبة الى مخترعه المفنى( احمد دايي) .

- ١٠ \_ موجيلا \_ نسبة الى مخترعه المغنى (موجيلا) .
- ١١ ـ مال الله \_ نسبة الى مخترعه المفني ( مال الله ) .
  - ب \_ المقامات التي تحمل أسماء العشائر وهي : \_
  - ١ \_ البيات \_ نسبة الى عشيرة البيات ، (عربية ) ،
  - ٢ الجبورى نسبة الى عشيرة الجبور . (عربية ) .
  - ٣ \_ اللامي \_ نسبة الى عشيرة بني لام . (عربية) .
- } الحديدي نسبة الى عشيرة الحديدي. (عربية) .
- ٥ ـ الزنكنة ـ نسبة الى عشيرة الزنكنة في شمال العراق (عربية) .
  - ٦ ـ الباجلان ـ نسبة الى عشيرة الباجلان ( كربية ) .
  - ٧ البختيار نسبة الى عشيرة البختيار (ايرانية او كردية ) .
- ج \_ المقامات التي تحمل اسماء العوائل والاسروالجماعات الصوفية والطوائف وهي : \_
  - ١ الخلوتي نسبة الى الجماعة الصوفية الخلوتية .
    - ٢ الحسيني نسبة الى عائلة الحسينية
    - ٣ الحكيمي نسبة الى عائلة الحكيمي.
    - ٤ ـ الخليلي ـ نسبة الى عائلة الخليلي .
      - ه \_ القراز \_ نسبة الى عائلة القراز
    - ٦ الجماص نسبة الى عائلة الجماص .
    - ٧ السيساني نسبة الى السيسانيين .
    - د ـ المقامات التي. تحمل اسماء الدول والاقاليم وهي
      - ١ العراق نسبة الى القطر العراق
  - ٢ الحجاز نسبة المحال الحجاز في المملكة العربية السعودية
    - ٣ قطر تسبة الي أزة قطر .
    - ى العجم نىج الى بلاد فارس ( ايران )
  - ه به اذريجان نسبة الى اقليم اذربيجان في الاتحاد السوفيبتي .

هـ ــ المقامات التي تحمل اسماء المـــدن والقُرى والاحياء وهي : ـــ

١ ــ الحليلاوى ــ نسبة الى مدينة الحلة (في العراق)

٢ ـ الحويزاوي ـ نسبة الى حويزة ( في العراق )

٣ - البهيرزاوى - نسبة الى قرية بهرز في العراق)

إ ـ الباجلان ـ نسبة الى قرية باجلان (او)عشيرة الباجلان التي تسكن فى قرية الباجلان
 ( فى العراق ) .

ه - تعليد ، - نسبة الى مدينة تفليس (فياذربيجان بالاتحاد السوفييتي) .

٦ - النهاوند - نسبة الى مدينة نهاويند (في ايران)

٧ - اصفهان - نسبة الى مدينة اصفهان (في ايران )

 $\Lambda$  – الاورفه – نسسبة الى مدينة فايران ويقال انها في تركية – وربما انه مشتق من اسم عائلة الاورفلي .

٩ \_ القوريات \_ نسبة الى قرية ( أو حي )في كركوك (في العراق ) .

.١ - البشيرى - نسبة الى قرية البشيرى في الموصل ( في العراق ) .

و \_ المقامات التي تحمل اسماء الاوتار في الة العودوهي : \_

اليكاه - نسبة أي الوتر الاول في القالعود .

٢ - غشيران - نسبة الى الور الثاني في الةالعود .

٣ \_ الدوكاه - نسبة الى الوتر الكليث في الةالعود .

} \_ النوى \_ نسبة الى " تر الرابع في الةالعود .

ه \_ الكردان \_ نسبة الى الوتر العفر .

ز \_ المقامات التي تحمل اسماء عربية وهي: \_

١ \_ البيات

٣ \_ الحجاز

ه \_ العشاق

۲ – اسطر ۶ – الحسيني

•

٣ ــ الزنجران

## مالم الكارب المجلد السادس - العدد الأول

| ۸ ــ البيات شورى              | ٧ ــ العراق                                  |
|-------------------------------|----------------------------------------------|
| ١٠ _ الماهور                  | ۹ ــ النكريو                                 |
| ١٢ ــ المستعار                | ١١ – الادواح                                 |
|                               | ١٣ ــ الاوج .                                |
|                               | ح ــ المقامات التي تحمل أسماء عراقية وهي : _ |
| ١٦ _ اللامي                   | ١ - الخنبات                                  |
| ١٧ ــ اللاووك                 | ٢ _ الجمال                                   |
| ۱۸ – العلمان<br>۱۸ – الزنبوري | ۳ ــ المدمي<br>٤ ــ المعويزاوي               |
| `                             |                                              |
| ٢٠ _ المجماص                  | ه ــ المثنوى                                 |
| ٢١ ـ السغيان                  | ٢ ــ الخلوتي                                 |
| ۲۲ ــ السيسبائي               | ۷ - البهيرذاوي                               |
| ۲۳ _ المیثاوی                 | ٨ ــ الحجاز غريب                             |
| المنكل _ ٢٤                   | ٩ _ الحجاز شيطاني                            |
| ۲۵ _ الركباني                 | ، ١ ــ المخالف                               |
| - 17 - Malan - 17             | ١١ ـ القريباش                                |
| ۲۷ _ العبوش                   | ۱۲ ـ الناري                                  |
| ۲۸ - القاربيجان               | ۱۳ ـ الحليلاوي                               |
| الحجاز مدني                   | ١٤ ـ القزاز                                  |
| ٣٠ - الحجاز ديوان             | ١٥ ــ الحجاز اجغ                             |
| ٣١ _ المحابل                  |                                              |
| هندية والفارسية وهي : _       | ط _ المقامات بنبي تحمل المحمية كالتركيةوال   |
| ١٢ ــ الهمايون                | ا ــ السيكاه                                 |
|                               | •                                            |

المنامات المراقية.

| ٢ _ الراست         | ۱۳ ــ الهفتكار      |
|--------------------|---------------------|
| ٣ _ الحجاز كار     | ١٤ ــ الشرقي اصفهان |
| } _ الحجاز كاركرد  | ١٥ ـ الكلكلي        |
| ہ ــ کود           | ١٦ ـ الراست الهندى  |
| ٦ ــ سيكاه بلبان   | ۱۷ _ النهفت         |
| ٧ ــ البنجكاه      | ۱۸ ـ النهاوند       |
| ٨ ــ الشرقي راست   | ١٩ _ الشبهناز       |
| ۹ ـــ النوروز عجم  | ٢٠ ـ السيه رنك      |
| .١ _ الاوشار       | ٢١ ــ السيكاه عجم   |
| ۱۱ ــ الشرقي دوكاه | ۲۲ ــ الايدين .     |
|                    |                     |

ى \_ المقامات التي تحمل اسماء مركبة من اسمين واحد عربي والآخر أهجمي وهي : \_

} \_ سعیدی اوشار

## مغنيات المقامات المراقية:

وقد عرف المقام المراقي بأنه غناء رجولي ، فلذلك نحد ان معظم قراء المقام هم من الرجال ، ولكن مع ذلك فقد غنت بعض المفنيات المقامات العراقية ، فقد سجلت المفنية صديقة اللاية على اسطوانات عددا من المقامات العراقية وهي : \_

 ۱ — البهيرزاوى
 ١ — القوريات

 ٢ — المدمي
 ٥ — القريباش ( باللفة التركية )

 ٣ — الحكيمي
 ٢ — العمر كله

كما سجلت المفنية سلطانه يوسف على اسطوانات مقام الحكيمي ، وسجلت المفنية تتو المندلاوية على اسطوانات المفنية القطروالبهرزاوى ، وسجلت على اسطوانات المفنية

عالم الفكر - المجلد السادس - العدد الاول

روتي وبهية تشكول وبدرية انور بعض المقامات العراقية . وكان اجمل المقامات العراقية المفناة بالاصوات النسائية مقام ( البهرزأوى ) للمفنية صديقة الملاية التي كانت موفقة في ادائه ، الى حانب ملائمته لصوتها الى حد بعيد .

### الاغاني العراقية وعلاقتها بالمقامات العراقية

هناك ارتباط وثيق بين المقامات العراقية والاغاني العراقية القديمة المعروفة بر (البستات) اذ انها تفنى عادة بعد انتهاء المفني من اداء المقام. وهي كمادة فاصلة بين مقام ومقام » والبستة تكون بطبيعة الحال من نفس نفم المقام ، وهي تحمل ملامح ومميزات خاصة وهي بستات بغدادية ذات ايقاعات عراقية ، والبستة البغدادية هي عبارة عن اغنيات زجلية تتبع اصولا خاصة في النظم والتلحين ، وفيما يلي نماذج من بعض نصوص البستات البغدادية التي اعتاد المغنون غنائها بعد غناء المقامات ومنها بستة (جيت اسألك علردة) وتفنى عادة بعد مقام المخالف ، وهي من نفم المخالف التي تقول كلماتها : م

حيـــت اســـالك علـــردة

لــــره او مجيـــدى خــــده

جيت أسسالك انت امنين

تسيوه العماره الصيوبين

حطلسك حسرز عسن العسين

سعــــود لا تتعـــده

• • •

شمسعيون عنسمك شمسعيون

تسسوه حبيبه اوخاتهون

وأهسسل البلسسد مايسسدرون

يقولسون شسسامه ابخسسده

. . .

النف اوهليه أيهيل أسيمر

منسك يفسسوح العنسسير



وانه اعلمه فراقع مكهدر الله علمه علمه المتعمدة

900

يابو الكذياب السوماحه شريطنه عبرته اسرماحه شريطنه عبرت المراحة المراح

0 9 0

وتفني بعد مقام الاوشار بستة (قل اي باحلو) دجلة ) وهي صورة وصفية رائعة تتفنى بجمال الطبيعة في الربيع على شواطىء دجلة وهي من نغم البيات وابقاع السكنين ساماعي وتقول كلماتها: \_\_

على شواطى دجل مسر يامنيت وقست الفجسر

. . .

لفــــرش ابرملــــه علـــ شــواطي دجلـــه

000

والماى دهلمه بالمتحمدر

000

شـــوف الطبيعـــة
تزهـــي بديعـــة
قمـــره وربيعـــه
يحلـــه الســـهر

. .

على شــواطي دجلـــة مـــر

. . .

وتفنى بعد مقام الاوشار بستة (كلي ياحلو)وهي من نفم الاوشار ومن ايقاع الجورجيني وتقول كلماتها: \_

قل لى يا حلو منين الله جابك خون جرح قلبي مدن عذابك

. . .

هـــم هـــذا نصيبي وانجبر بيه لا آنـى اتـوب ولا اللــه يهديــه

. .

قسل لى واشىفت منى اذىسە قلىك صخسر ماحسن علىسه

...

قل لى واشىبدت منى جنايه خليت الخليك تحجى عليت

. . .

قل لي ياحلو منين الله جابك خرن جرح قلبي مسن عدابك

. . .

وتفنى بعد مقام السبيكاه بسبتة ( اناالمسجينة انا ) وهي من نفم السيكاه وايقاع السنكين سماعي وتقول كلماتها : \_

انـــا المسجينــة انــا انــا الباعونــي هلــي بشـــعير والوعــده سـنه

...

لابس عبايسه حبسي نسازع عبايسة حبسي زيسكان ويايسه لاشكسسكان ويايسسكان لاشكسسكان ويايسسك

المقامات العرافية

واللـــه ماجــوز منه لابس دمــيی حبـي دمــيی دمــی خبـي زعــلان ویایــه لاشکــد زلــف داللـه ماجــوز منه واللـه ماجــوز منه

. . .

وتفني بعد مقام الاورفه ( من نفم الحسيني على الدوكاه ) بستة ( فراكهم بجاني ) (٧٥) وهي من نفم الحسيني وايقاع الدارج وتقول كلماتها :

افراقه بجانسي جلم افراقه بالضاع جلما طليسة بالضاع بيسك اشترك دلالي يكلسون حبي زعسلان ياكهسوتك عسراوى بيها المدلسل سلمان

• • •

لا اركض وراهسم واصبح نوبه طبح نوبه الجبسح نوبه طبح ماظلل بيه عظم اصحيح سواهسا بيسه سلمسان بيك اشترك دلالسي يكلسون ولفي زعسلان ياكهسوتك عسزاوى فرحان ابفالسي الثمسن لشريكسم بيهاك اشترك دلالسي يكلسون حبسي زعسلان يكلسون حبسي زعسلان ياكهسوتك عسراوى بيها حسامي سكسران

وهناك بستات بغدادية قديمة عديدة ،وكل مفني بختار البستة التي تلائم المقام الذى يفنيه ، وهناك عدة بستات من نفس كل مقاموهي تشتمل جانبا آخر من جوانب الفناء العراقي بالاغنية القديمة ذات الطابع النفمي المسحون بالاعنية الزجلية والنفمية الجميلة المعبرة عسن تلك الحياة التي كان يعيشها الانسان العربي في العراق .

عالم الفكر ـ المجلد السادس ـ العدد الاول

THE TOTAL SHOP IN THE

#### المصيادر

- ١ نهج البلاغة للامام علي بن ابي طالب شرح الشيخ محمد عبده الجزء الثالث ( ص ١٩٣ ) .
- ٢ ـ عشر الاستاذ سلمان شكر رئيس فرع الوسيقى ق معهد الفنون الجميلة اثناء وجوده في استنبول عام ١٩٥٥ على
   كتاب (مقاصد الالحان) في دار الكتب .
  - ٣ تاريخ المقامات العراقية بقلم عبد الوهاب بلال -الجمهورية العدد ( ١٥٥ ) بغداد الأربعاء ٥١٩٧٠/٧/٣ .
- ٤ سفينة الملك ونفيسة الفلك تاليف الامام محمدبن اسماعيل بن عمر شهاب الدين الطبعة الحجرية القاهرة عام ١٢٨١ هـ .
  - ه الشفاء تاليف الرئيس ابن سينا تحقيق ذكريايوسف القاهرة عام ١٩٥٦ .
- ٦ الادواد في معرضة النفم والادوار تاليف صغى الدين عبد المؤمن الارموى البغدادى اخرجه الدكتور حسين على محفوظ بغداد عام ١٩٦١ .
  - ٧ الموسيقي العراقية في عهد المغول والتركمان تاليف عباس العزاوي المحامي بغداد عام ١٩٥١ ص ( ١٠٣ ) .
- ٨ الرسالة الفتية تاليف محمد عبد الحميد اللاذقي- مخطوط نسخة مصورة ف مكتبة معهد الفنون الجميلة بغداد .
  - ٩ \_ الكندى \_ تاليف مجدى العقيلي \_ دمشق عام١٩٦٤ \_ ص (١٨) .
  - ١٠ النغم تاليف يحيى بن علي المنجم تحقيق ذكريا يوسف القاهرة عام ١٩٦٤ .
  - ١١ الموسيقى العراقية في عهد المفول والتركمان -تاليف عباس العزاوى (١٥ ١٦) .
- ۱۲ زرياب بن الحسن على بن نافع موسسيقارالاندلس تاليف الدكتور محمود احمد الحفني سلسلة اعلام العرب العدد ( ) ه ) ص ( ۱ ) .
  - ١٣ ـ الحديث لابراهيم المجمي واسحق الموصلي اللذيناشتهرا في زمن بني العباس .
- ۱۱ مع الاغاني والموسيقى الشعبية العربية بقلم دشدى صالح مجلة الكاتب العدد ( ۳۸ ) ايار ١٩٦٤ ص ( ٩٤ ) .

- ١٥ الصدر السابق ص ( ٥٠ ) .
- ١٦ ـ المصدر السابق ص ( ٥١ ) ٠
- ۱۷ ـ تاریخ الوسیقی العربیة ـ تالیف هنری جورج فارس ـ ترجمة الدکتور حسین نصار ـ مراجعة الدکتور
   عبد العزیز الاهوانی ـ سلسلة الالف کناب العدد (۷) القاهرة عام ۱۹۵۱ .
  - ١٨ ـ المصدر السابق .
  - ١٩ ـ المصدر السابق .
  - ٢٠ المؤذن والمؤذنون تاليف لبيب السعيد القاهرةعام ١٩٧٠ ص ( ١٢٤ ١٢٥ )
    - ٢١ ـ المعدر السابق .
      - 27 النفمة وجمعها نفمات او انغام .
        - ٢٣ ــ المقام وجمعها ـ مقامات .
    - ٢٤ الشرقي ويقصب بها التركي والاذربيجانيوالفارسي والهندى .
      - ٢٥ ـ الموسيقي العربية \_ تاليف طنطاوي جوهري \_القاهرة عام ١٩١٤ .
- ٢٦ المقام بين الموسيقى والفناء بقلم عبد الوهاببلال جريدة الجمهورية العدد ( ١٠٥٠ ) بفداد الخميس
   ١٩٦٩/٨/٢٨
- ٢٧ ــ الدر النقي في علم الموسيقى ــ تاليف الشيخ احمد بن عبد الرحمن القادرى الرفاعي الشهير بالمسلم الموصلي ــ قدم له وعلق عليه ــ الشيخ جلال الحنفي ــ بفداد عام ١٩٦٦ . ص ( ٢٧ ) .
  - ٢٨ ـ المصدر السابق .
  - ٢٩ ـ التحرير وجمعها \_ تحارير .
  - ٣٠ ـ الاوصال ومفردها ـ وصلة .
  - ٣١ ـ الفناء العراقي ـ تاليف حمودى ابراهيم الوردى ـ بفداد عام ١٩٦٤ ص ( ١١٢ ١١٣ ) ٠
    - ٣٢ ـ القرارات ومفردها ـ قراد .
    - ٣٣ ــ الطبقات ومفردها ــ طبقة .
    - ٣٤ الميانة وجمعها الميانات .

عالم الفكر - المجلد السادس - العدد الأول

٣٥ ـ الموسيقي النظرية \_ تاليف سليم الحلو \_ الطبعة الاولى \_ بيروت عام ١٩٦١ . ص ( ١٧) .

٣٦ \_ الفناء العراقي \_ تأليف حمودي الوردي \_ ص(٢٩) .

٣٧ ــ الصدر السابق ص ( ٨٣ ) ٠

٣٨ ـ القوريات في الادب الشعبي التركماني ـ بقلهم ابراهيم الداقوقي ـ مجلة التراث الشعبي ـ العدد ( ٨ ) بغداد ١٩٦٤ ص ( ٢٦ ) .

٣٩ ـ المصدر السابق ص ( ١٨ ) .

- .٤ ـ فنون الادب الشعبي التركماني ـ تاليف ابراهيم الداقوقي ـ الطبعة الاولى ـ بغداد ١٩٦٢ ص ( ١٨ ) .
  - ١٤ ـ المفنسون البغداديون والمقسام العراقي ـ تاليف الشيخ جلال المحنفي ـ بغداد ١٩٦١ ص ( ٦٢ ) .
    - ٢٤ \_ الطرب عند العرب \_ تاليف عبد الكريم العلاف \_الطبعة الثانية \_ بغداد ١٩٦٣ .
      - ٢٧ البيات شورى الاتراك يسمونه القرجفاد .
- ١٤ ـ الشرقي ـ كلمة تركية تطلق على كل نفم مـنالانفام وهي مقـابل ( الموشح ) او ( الـدور ) في الموسيقي المربية .
  - ه) ـ اول من دون هذه الايقاعات العراقية الاستاذحمودي الوردي .
- ٢٤ السويت نوع من الصيغ في الموسيقى الاوربية، والسويت متتابعة موسيقية ترجع الى القرن السادس عشر عندما كانت عبارة عن عدد متتابع من الرقصات والاغنيات الشعبية او الحان كنسية راجع كتاب التذوق الموسيقي دائرة معرف موسيقية تائيف سعيد عزت الطبعة الاولى -القاهرة عام ١٩٥٨ ص ( ٢٧٦ ) .
- The Listener's Guide to Music With a Concert Goer's Glossary

  Percy A Scholes Oxford, Paperback 1961

  P. 95
- ٨٤ النغم المبتكر في الموسيقي العراقية والعربية تاليف عبد الوهاب بلال بغداد عام ١٩٦٩ الطبعة الاولى
   ص ( ٦ ) .
  - ٩} ـ المعدر السابق ـ ص ( ١٥ ) .
  - ٥٠ مقام المخالف تاليف حمودي ابراهيم الوردي -بفعاد عام ١٩٦٩ ص ( ١٠٠٨،٦٠٥ ) .
- اه كيف وضع أحمد زيدان مقام دشت العرب بقلم عبد الوهاب بلال جريدة الجمهورية العدد ( ١٠٨٠ ) بغداد الخميس ١٩٧١/٥/٢٧ .

المقامات العراقية

٥٢ - حركات التسلل على القومية العربية - تأليف الدكتور ابراهيم احمد المعوى - سلسلة الكتبة الثقافية العدد ( ٥٠ ) ص ( ٥ ) .

٥٣ ـ موجّر عن الوسيقي الهندية ـ مجلة الهند ـ العددالسادس ـ تموذ/اب ١٩٧٠ السنة الثانية ـ باللغة العربية .

٥٥ - تاريخ الآلات الموسيقية في العراق القديم - تاليف الدكتور صبحي انور رشيد بيوت - عام ١٩٧٠ ص

The Harvard Brief Dictionary of Mucic Willi Apel & Ralph T. Daniel - •• Cambridge, 3 Massachusetts USA 1960 P. 186

٥٦ - تاريخ الآلات الموسيقية في العراق القديم - تاليف الدكتور صبحي انور رشيد الهامش ص (١١) .

٧٥ ـ الزورخانة وجمعها ـ الزورخانات .

۸ه - الشناء العراقي - تاليف حمودي الوردي - ص( ١٠٠ ) .

٥٩ - التراث الموسيقي في الموصيل - تاليف الدكتورمجمد صديق الجليلي - الموصل عام ١٩٦٢ ص (١٣).

٦٠ - الاذان والمؤذنون - تاليف لبيب السعيد ص ( ١٩٠ م ٩ ) .

٦١ - سيكا وتعني مقام سيكاه .

٦٢ - جركا - وتعني مقام جهاركاه .

٦٣ - المفنون البقداديون والقسام العراقي - تاليفالشيخ جلال الحنفي - ص ( ٣١ - ٣٢ ) .

٦٢ - القرآن الكريم - سورة المائدة/٨٥ .

٥٦ - القرآن الكريم - سورة الجمعة/٩ .

٦٦ \_ الاذان والمؤذنون \_ تأليف لبيب السعيد \_ ص( ١٤ - ٩٥ ) .

٧٧ - المفنون البغداديون والمقام العراقي - تاليف الشيخ جلال الحنفي - ص ٢٦ -

عالم الفكر \_ المجلد السادس \_ العدد الاول

١٨ ـ الالحان والايقاعات في الطرق الصوفية \_ بقلم عبد الحميد الصادق المجراب رئيس دائرة الفنون الشعبية الوسيقية ـ بحث وذع في طرابلس الفرب في ليبيا على اعضاء مؤتمر مجمع الموسيقي العربي الاول عام ١٩٧١ .

١٦ - التراث الوسيقي في الموصل - تاليف الدكتورمحمد صديق الجليلي - ص ( ٢ ) .

٧٠ - المعدر السابق ص (٣) .

٧١ - المنسون البغداديون والمقسام العراقي - تاليف الشيخ جلال الحنفي .

٧٢ - النغم المبتكر في الموسيقي العراقية والعربية - تاليف عبد الوهاب بلال ص ( ٢٠ ) .

٧٢ ـ جريدة الجمهورية العدد ( ٣٤٦ ) بقداد الاثنين١٩٦٤/١٢/٧ .

٧٤ - كتاب مؤتمر الموسيقي العربية الاول - القاهرةعام ١٩٣٢ .

۷۵ - الاغاني القديمة - تاليف حمودي الوردي - الجزءالاول - بغداد عام ١٩٧٠ . ص ( ١٤ ) .

\* \* \*

عبدالغب ني شعبان \*

# الموسيقى العربية وموقعها مراليوسيقى العالمية

يعتبر تقسيم السلم الموسيقى الى ارباع مناهم الميزات التى تختص بها موسيقانا الشرقية(۱) الى جانب خصائص اخرى سنعود اليهافي نطاق بحثنا عندما يسمح سياق البحث في تسلسل المواضيع .

ويتوق العالم الفربى اليوم الى الجديد فى لغة الموسيقى والالحان ، والجديد في نظر علماء الموسيقى من اهل الفرب المعاصرين انما يكمن فى العودة الى ينابيع الموسيقى الشرقية ، وبصورة خاصة تلك التى بنيت على اساس ربع الصوت . فلقد جاء فى كتاب: «تقنية الاوركسترا المعاصرة» (٢)

<sup>\*</sup> الاستاذ عبد الغني شعبان قائد اوركسترا الاذاعة اللبنانيةوعضو مجمع الموسيقى العربي . له العديد من الدراسات في الموسيقى العربية والعالمية كما وضع اعمالا موسيقية عربية بالاسلوب العالى .

<sup>(</sup>١) هي الموسيقي العربية والتركية والغارسية مسعيعض الاختلافات الغرعية من وجهة نظر علميسة فحسب ، ذلك أن الشخصية والطابع والصياغة تختلف فيما بينها .

La Technique de L'Orchestre contemporain par : عنوانه (۲) A. Castella et V. Mortani - Tradution Francaise, par P. Petit. p. 203.

ما يلى تحت عنوان: « الآلات الموسيقية ذات ارباع الصوت »: « يحلم المؤلفون الموسيقيون المعاصرون ، وبأغلبيتهم الساحقة بان يتحرروا من النظام ( او الاسلوب ) المعدل — Tempéré الحالى بي يشجعهم على هذه الرغبة في الانعتاق والتوق الى الانصراف عن النظيام المعدل ، في الفالب ، تلك الاختبارات الجدية الجارية على الموسيقى ذات ربع الصوت ، ويعتبر اهمها تلك التى تجرى بحسب القاعدة التنظيمية في مدرسة يديرها في مدينة براغ الاستاذ « الويزهابا » ( ٣ ) وقد جرى تأسيس هنده المدرسة عام ١٩٢٣ م .

« وتلبية للحاجة الملحة في الابحاث والتجارب التطبيقية ، فقد تم صنع معزف - Piano - خاص له صفان من الملامس Touches - التسييعزف عليها بالاصابع ، يرتبط فيها الصف الاول بالصف الآخر بعلاقية تتناوب فيها اصوات الدرجات بين صفى الملامس المتوازيين بحيث تتدرج الابعاد الموسيقية بتقسيم متقارب يجعل بين الملمس - Touche - في الصف الاول او الاعلى، والملمس المقابل في الصف الثاني او الادني مسافة ربع صوت ، وتتعاقب هذه الارباع بسلسلة ملونة غاية في الدقة وتسمى اصطلاحا: (؟) Ultra - Chromatique ويتدرج هذا التقسيم ابتداء من اول درجة في « البيانو » حتى آخر درجة ، ونرى في الرسم التالي (شكل ١) نموذجا لبيانو قديم والمسمى بشبه البيانو المذكور من حيث الصغين المتوازين .

وفى براغ ايضا تم صنع عدة آلات موسيقية هوائية Instruments a Vent بما فى ذلك الارمونيوم Harmonium ، ثم ظهر منذ عهد قريب جدا (القيثار ذو الارباع de ton

ويستطرد المؤلف فيقول: « ان استعمالهذه الآلات الجديدة مازال محدودا حتى الان ، ولكن من المحتمل جدا ان يصير انتشارها بشكلواسع في مستقبل قريب ، لانها تقدم للتواقين من محبى الجديد في اللغات الموسيقية ، كل ماتصبواليه نفوسهم من رغبات » .

« وقد صار ايضا استنباط بعض الآلات الموسيقية من ذوات ارباع الصوت في ايطاليا بادارة الاستاذ سلفستر باغليوني – Silvaster Paglioni – من جامعة روما ».

الويز هابا ـ Alois Haba ـ مؤلف موسيقى تشيكوسلوفاكى معاصر من مواليد بلدة ويزووتيز ـ عام ١٨٩٣ وهو واضع مؤلفات النظرية الوسيقية وضع مؤلفات النظرية الوسيقية وضع مؤلفات النظرية الوسيقية وضع مؤلفات النظرية الوسيقية وضع دالم والمحالفات التوافقي ـ Construction Harmonique ـ ( عن القاموس الوسيقى الفرنسى الجديد ـ Nouveau Dictionnaire de Music, - P. Armay Tienot

<sup>(</sup> ومنهج الهادموني هذا يختص بالموسيقي البنية على ادباع الصوت ( الباحث ) .

<sup>( } )</sup> يمكن لكل بعد \_ intervalle \_ يحتسوى على صوت كامل ان يشطس الى نصفين احسدهما طبيعى \_ Diatonique \_ والاخر ملون \_ Chromatique عن «نظرية الوسيقى العالمية » المجموعة الاولى من الوسوعة الوسيقية في قواعد علم الوسيقى \_ للباحث \_ والكروماتيكية العروفة في الوسيقى الكلاسيكية الغربية تنقسم بدورها aultra-chromatique هنا من جديد ، وفي مرحلة جديدة الى جزئين جديدين وقداطلق على هذا التقسيم الدقيق اسم Ultra-chromatique

وهذا التقسيم ليس بجديد على موسيقانا ( الشرق عربية ) لانها موجودة فيها بصورة طبيعية ، بالاضافة السى وجود نفس الكروماتيكية الكلاسيكية المروفة عند الغربينينمن قبل ان يكتشفوها ويطلق عليها هذا الاسم . وسنرى ذلك عند استعراض سلم الكندى . \_ الباحث \_ .

هذا ما جاء في كتاب علمي موسيقي حديث يختص بالتوزيد « الاوركسترالي » في العالم الغربي .

ولو رجعنا الى عام ١٩٣٢ حيث عقد اول مؤتمر موسيقى عربى على مستوى الخبراء العالميين في القاهرة ، لوجدنا ان المؤتمرين قد تعرضواباهتمام الى ما اسموه حينداك بمشكلة التوزيع الموسيقى الاوركسترالى للموسيقى ذات الارباع .

كان ذلك بحضور العديد من العلماءالمتخصصين فى التأليف الموسيقى والتوزيم الاوركسترالى والتاريخ الموسيقى وغيرهم ....وكانت الآراء متضاربة بين مؤيد ومعارض لفكرة ادخال البوليفونية (٥) والآلآت الموسيقيمةالمستوردة (غير التقليدية) ، كل حسب اجتهاده الخاص وبوجهة نظر معينة (٦).

ومرت الاعوام وجاء عام ١٩٥٦ حين دعت وزارة التربية اللبنانية المؤلف الموسية من التشيكوسلو فاكى « الويز هابا » الذى يعمل في حقل التأليف الموسيقى العالى على اساس دبع الصوت ، وقد سبق ذكره في مستهل الدراسة ، لكى يلقى محاضرات في حلقة دراسية تشترك نيها وفود من المتخصصين من جميع الاقطار العربية. وقد تم فعلا انعقاد هذه الحلقة في موعدها المحدد في قصر الاونيسكوفي بيروت بتاريخ ١٩٥٦/١٠/٥ . وكان الاستاذ هابا قد اعد محاضراته مسبقا .

وبعد ان القى أولى هذه المحاضرات، واستمعالى بعض المحاضرين اللبنانيين العرب مع نماذج مسجلة على اشرطة بواسطة أوركسترا لبنانية عربية تضم العائلات الالية المختلفة من نحاسية وخشبية ووترية وايقاعية متعددة الالوان ، وكان في بعض هذه التسجيلات نماذج للفناء الجوقى المسوزع - Chorale - اى الفناء المتعدد الاصوات، وكانت الصياغة في التأليف تعتمد القواعد العلمية الفربية في البناء الى جانب الايقاعات والنفمات الشرقية التقليدية الموروثة .

فوجىء الاستاذ هابا بما سمع وقال انهبنى محاضراته على أساس أن المؤلفين الموسيقيين العرب يعملون ضمن نطاق توصيات المؤتمر الموسيقى العربى الاول المنعقد فى القاهرة عام ١٩٣٢ (والذى كان هو نفسه احد اعضائه) وانهلم يكن ليعتقد أن تطورا جذريا فى التفكير الموسيقى

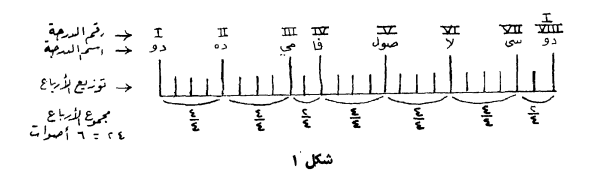
<sup>(</sup> ٥ ) البوليفونيسة \_ La Polyphonie او تعددالاصوات . وتشمل جميسع انواع التسآلف او التوافيق \_ La Polyphonie وقابل الالحان \_ La Polyphonie وهو فن توافق عدة الحان ، كل منها مستقل في بنائه اللحني، وله شخصيته المميزة لحنا وايقاعا ، وفي نفس الوقت يشترك في تكوين وحدة هارمونية شامخة البناء ، في توافقة مع بقية الخطوط اللحنية المستقلة الاخرى التي يجمعها رباط فني علمي صارم اساسه الذوق الغني الملهم الذي يضغي على العمل الموسيقي من الفخامة اجواء معبرة لكانها ينابيع النغم الغريرة المبدعة الغياضة .

<sup>(</sup> ٦ ) يحاول بعض المتعلقين بمبدأ عسدم اشرائه الالات الهوائيسة النحاسيسة منها والخشبيسة في فسرقنا الوسيقية ( بحجة انها من الالات الفربية الدخيلة ) فينسادون بمنسهادخال هذه الالات الى مجموعاتنا الالية متلوعين بالقول : ... ( ان هذه الالات اذا دخلت موسيقانا العربية افقدتها دونقهاوطابعها الميز العربي الاصيل .

وقد تعرضت الى هذا الموضوع في مستهسل دراستي حول - اطلاق الموسيقي العربية نحو العالمية - التي عرضت في المؤتمر الثاني للموسيقي العربية المنعقد في مدينة فاس في المغرب العربي بتاريخ ( ٨ - ١٨ نيسان ( ابريل ) ١٩٦٩ وقد رددت هذه الالآت الى اصحابها الشرعيين وهم اجدادنا الغابرون وساعود الى هذا الموضوع الهام في سياق هذه الدراسة بصورة سريعة على ان اتوسع بها في دراسة مستفيضة مقبلة خاصة باذن الله .

العربى قد حدث خلال الفترة التى تفصل مؤتمرعام ١٩٣٢ عن الحلقة الدراسية للموسيقى العربية فى العام ١٩٥٦ لذلك فانه (الاستاذ هابا) سوف يعيد النظر فى محاضراته لتكون على مستوى التطور الذى لمسه فى تلك الليلة لدى العاملين فى حقل التأليف والتوزيع فى الموسيقى العربية بصورة خاصة .

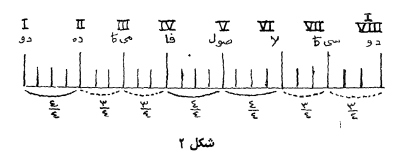
وفي اليوم التالى جاء الاستاذ هابا ليلقى محاضرته الثانية بتفكير جديد واسلوب جديد وصياغة للامثلة جديدة ، وراح يوجه الاسئلة الى المحاضرين من الاعضاء حول الكثير مما لمسه في موسيقانا (الجديدة / القديمة) التى كان يعتقد انه يسعى للعمل على تطويرها من خلال تجاربه (٧) ، واننا اعطيناه مثلا رائعا عن سلالمنا الشرق عربية ، ففي الوقت الذى كان يعمل هو في اطار السلم الموسيقى ذى الاربع والعشرين درجة المعدلة ، كنا نحن نبنى موسيقانا العربية البوليفونية على نفس العدد التقليدي من الدرجات وهو سبع درجات وجواب الاولى انما بفواصل لحنية عربية اصيلة تعتمد ثلاثة ارباع الصوت لبعض الابعاد ، والصوت الكامل او نصف الصوت او الصوت والربع أحيانا ، وحيناالصوت والنصف معا في ابعاد مختلفة ، وهذه ميزة لمسها الاستاذ هابا حينما قارن بين طريقته التي تعتمد الانزلاق — Glissando — بين ارباع الصوت المعدلة لترتكز على الدرجات الصحيحة الاساسية وبين طريقتنا التي يمكنها ان تجعل ايا من الارباع الصوتية الفرعية نقطة انطلاق وارتكاز اساسية وبين طريقتنا التي يمكنها المعتمل العدل مقل مقام السيكاه العربي الذي يرتكز على درجة موضعها في السلم الدياتونيكي الدرجة الثالثة مخفضة ربع صوت ، ولزيادة الايضاح اقدم هذا النموذج لتجزئة الإبعاد بين درجات السلم الدياتونيك الى اربع وعشرين جزءا متساوية بالتقسيم المعدل (شكل ٢) .

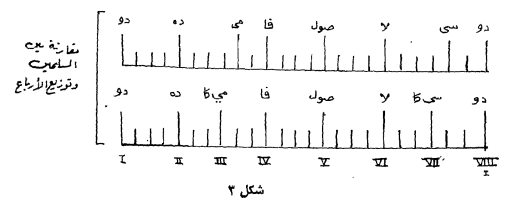


<sup>(</sup>۷) في العقيقة لقد كانت النماذج التي سمعناها منه يومذاك لا تمت بصلة من قريب او بعيد الى موسيقانا العربية انما كانت اكتشافا جديدا لطريقة غربية في البناء الموسيقي البنى على تعاقب الدرجات التي تنفصل عن بعضها بمعدل النما كان يتنقل دبع صوت بين الدرجة والاخرى فولد بذلك السلم الكون من ادبع وعشرين درجة معدلة Tempéré كان يتنقل الاستاذ هابا بينها باسلوب فني علمي متناسق متجانس ولكن لا يرتبط بما يشده الى النفس . فلا تحسه الروح . كان العمل اشبه بالانسان ( الالى ) الذي يحرك آليا دون ادادةاو تجاوب مع الستمع ، وكان هذا راى جميع الحاضرين من ابناء الوفود العربية . الا ان هذا لا يقلل من قيمة هذا العمل الفني .

الوسيقى العربية وموقعها من الموسيقي العالمية

يلاحظ ان بين الدرجتين الثالثة والرابعة ـ Mi - Fa ـ وبين الدرجتين السابعة والثامنة ـ Si - Do حسافة صغيرة تعادل نصف المسافة التى تفصل بين بقية العلامات . ونحن في موسيقانا العربية نضع اشارة خافضة على العلامة التى نرغب في تخفيضها عن مركزها الاصلى بعقدار دبع صوت ( A ) بحيث تأخذ مركزها على نقطة الربع الذي يسبقها مباشرة وبذلك يصبح تقسيم الابعاد بين درجات السلم كالاتى :





وتقع نقطة الارتكاز او الاستقرار في مقام السيكاه المذكور اعلاه على درجة (مى) نصف بيمول ، اى المخفضة مقدار ربع صوت ، وهاله ميزة تختص بها موسيقانا الشرق مربية ، وعنادما علمت من الاستاذ الويز. هابا انه يقوم بتجارب خاصة في معامل براغ للالات الموسيقية المهوائية لاستنباط آلات نحاسية وخشبيا، تؤدى ربع الصوت ، وانه يسعى جاهدا لا يجادها من اجل تنفيذ اعماله ، سألته بواسطة زميل يجيد الالمانية ، كان همزة الوصل بيننا في الترجمة — قلت :

. . . . . .

<sup>(</sup> A ) في الوسيقي الغربية توجد اشارة خافضة تسمى بيمول وهذا هو شكلها ( d ) وهي تخفض العلامة مقدار نعيف صوت . وقد اصطلح على وضمع خط منحرف يقطع خطها العمودي واطلق عليها اسم نصف بيمول وهي بهذا الشكل ( d ) كما انها تستعمل بدون اضافة هذا الخط المنصرف شريطة أن ترسم بشكل معكوس : ( ا )

ـ لو اننا اعددنا اعمالا موسيقية مبنية على مقاماتنا العربية المتضمنة ارباع الصوت واعطيناها الى العازفين الذين يعملون معه في براغ ، فـ هل باستطاعتهم تنفيذها بنجاح . . ؟ فكان جوابه :

- انه ان الافضل جلب الآلات الى هنالتنفيذالاعمال عليها بواسطة عازفين شرقيين عرب يحسون ما فى ابعادنا من دقة تحتاج الى خبرة ومران طويلين لتؤدى بالطريقة المثلى المرجوة ، لان هؤلاء يترجمون انفعالات المؤلف بصدق ، بينمانجد ان العازفين الفربيين يعملون بالحسابات التى لا تغنى عن الحس المرهف .

واعتقد ان في هذا القول شهادة تعتز بها لماتؤكده من قوة في الشخصية التي تختص بها موسيقانا في البناء والتنفيذ على حد سواء كماتؤكد الحساسية بين رنة ربع الصوت في مقام ما ، ورنة نفس الربع في مقام آخر ، رغم وجودالتقسيم المعدل ، لان الاحساس الموسيقي لدى العازف يصحح الخطأ الناتج عن التعديل ، وذلك في الآلات الهوائية او الوترية الخالية من الدساتين التي تفصل بين الدرجات بحدود مفروضة ، (٩)

كان لابد من استعراض هذا اللقاء بين عالم موسيقى غربى يعمل فى حقل الموسيقى المستوحاة من سلالمنا العربية ، وبين موسيقيين عرب يعملون فى نفس الحقل انما بطريقتهم الخاصة التى لا تغير فى المعالم الاساسية للصور اللحنية الممثلة فى البناءالخاص لابعاد سلالمنا ومقاماتنا الشرق عربية . فالاول يحاول خلق سلم جديد لكى يبنى عليه اعماله ، والآخرون لديهم سلالم ومقامات جاهزة ، ورثوها عن السلف وهم يسعون الى ادخال عناصر البوليفونية الناضجة اليها بنفس المستوى اللى وصلت اليه البوليفونية فى الموسيقى العالمية .

وهنا تحضرنى الـذاكرة بشأن التجاربالهارمونية التى قام بها الفيلسوف العلامة أبو النصر محمد بن محمد بن طرخان الفارابى المتوفى عام ٣٣٩ هجرية ، وقد سجل نتائج تجاربه هذه فى « كتاب الموسيقى الكبير » فى النصف الاول من القرن العاشر الميلادى (١٠) اذ انه عاش فى فترة كانت البوليفونية الفربية لم تولد بعد (١١)فى حين كان هذا الفيلسوف قد قام بتجارب فى

<sup>(</sup> ٩ ) « الدستان » هو حاجز نافر عمودى يوضع بشكل ثابت عند مركز حبس الوتر حيث يصبح الحد الجديد لمطلق الوتر ، ولا يحسب للجزء المحبوس خلف الاصبع اى حساب، ومن الآلات ما كان له « دساتين » كالطنبور \_ او البزق \_ والقيثار \_ ومنها ما كان بدونها ، كالعود « حاليا » والكمان وما شابهها .

Encyclopedia de la Mus. Fasquelle عن دور الفارابى في حقل الموسيقى بانه: فيلسوف وعالموسيقى نظرى عربى وضارب عود ، وان له عدة مؤلفات في الموسيقى النظرية وهى ، كتاب الموسيقى الكبير ب كتاب الإيقاعات للايقاعات كلام في الموسيقى ، وغيرها وانه من مواليد وسيج Wasij عام ٨٧٠ ميلادية وقد عاش حتى عام ١٩٥٠ م

<sup>(</sup>١١) بدأت الموسيقى الفربية تتنشط في أواخر القرن الرابع عشر نحو البوليفونية ، وبدأت الابحاث العلمية تترع وتتوسع افاقها حتى تفجرت الجهود معلنة عصر النهفسة الذى دسخ جهسود العلمساء والباحثين في تثبيت الاجتساس الموسيقية للم والقواعد الثابتة لعلم الكونتربوان سوقد سبق تفسير هذا المصطلح به وارتفع شسان الموسيقي العلمية عن طريق التوسع في الاكتشافات النظرية حتى داحت تتوللي بسرعة ، وتتبلور قواعدها الى أن نجحت في أواخر القرن السادس عشر حينما صاد تثبيت الاسس البوليفونيةذات الابعاد الهندسية المدروسة .

تحديد مايتلائم (١٢) من الاصوات بتدرج لحنى ،اى بضرب العلامات الموسيقية الواحدة تلو الاخرى ، وبالنقر المشترك لعلامتين مختلفت ين تسمعان معا في آن واحد وتنتجان عن وتريس مختلفين في ضربة واحدة . وبهذا حدد تجانس وتلائم بعض الابعاد اللحنية والتوافقية المعتمن في ضربة واحدة . وبهذا حدد تجانس وتلائم بعض الابعاد اللحنيات والتوافقية المعتمن المعتمن الأخر في الاصطحاب مع ملائمته بالتدرج اللحني تماما كما هي الحال في الاساليب العلمية المتبعة في علم الهارموني اليوم ، انما دون التعرض لسياق تعاقب الاشتقاقات التوافقية \_ ويسورة الهارمونيات المتلاحقة .

ففى الصفحات التى تبدأ برقم ( ٢٢٣ ) من كتاب الموسيقى الكبير (١٣) وتحت عنوان ( البعد بين نفمتين ) يقابله فى المصطلح العالمي اليوم - L'Intervalle entre 2 tons - وهو نفس التعبير بالتمام . وجاء فى بحث البعد بين نفمتين ما ياتى :

( وكل نفمتين سمعتا من مكانين \_ يعنى \_ من وترين أو جسمين ونانين \_ فى زمان واحد ( يعنى : Melodiquement ) أو فى زمانين متقاربين ( يعنى : Melodiquement ) وكانت حدتهما أو ثقلهما سواء فى المسموع \_ يعنى ان لكل منهما نفس العدد من الذبذبات الصوتية \_ فى المسموع ولم تكن أحداهما أشد حدة من الإخرى أن كانتا حادتين ، ولا أحداهما أثقل من الاخرى أن كانتا ثقيلتين ، فهما تسميان متساويتين وتحسبان كنفمة واحدة بعينها . يقابل هـ التعبير في المصطلح العالمي المتبع حاليا ( الموحدة \_ L-Unisson ) .

ويستطرد الفارابي في شرح النظرية فيقول: « مثال ذلك النفمة المسموعة من خنصر المثنى ( ١٤ ) مع مطلق الزير ( ١٥ ) .

« وكل نغمتين سمعتا من مكانين ، وكانـتاحداهما حادة والاخرى ثقيلة ، فى زمان واحد ، او فى زمانين متفاوتين ، فان مجموع النغمتين فى السمع يسمى « البعند » وقد يسمى « المدة » فالبعد هو مجموع نغمتين مختلفتين فى الحـدة والثقـل » .

هذا هو فعلاما يراعى فى المصطلحات الحالية حيث نمتنع عن اطلاق كلمة بعد على علامتين صادرتين عن وترين فى زمان واحد لهما نفس الارتفاع ويحدثان ذات العدد من الذبذبات فنقول: L'Unisson – اى الدرجات اوالعلامات الموحدة ، ولا نقول البعد الموحد .

<sup>(</sup> ۱۲ ) اطلق الفارابي على الإبعاد بين الاصوات اسمى ( المتلائمات ) والمتنافرات ـ انظر المسفحة ۸۸۳ من كتاب الوسيقي الكبير وما يليها .

<sup>(</sup> ١٣ ) كتاب الموسيقي الكبي للغارابي من منشورات دار العربي في القاهرة في سلسلة ( من تراثنا ) .

<sup>(</sup>١٤) المثنى هو الوتر الثالث في العود حسب المسطلح القديم والخنصر يعدد مركز العفق - اى ملمس أصبع الخنص .

<sup>(</sup> ١٥ ) الزير هو الوتر الرابع في العود حسب المصطلحالقديم ـ وكانوا يعدون الاوتار من أعلى الى اسفل ، والمطلق يعني مطلق الوتر دون عفقة او لمسه باي مـن اصابع اليـداليسري اثناء النقر عليه باليد اليمني .

ويطلق التعبير التمازجي الخاص بالتجانساي التوافقي - Harmonique في شرحه للابعاد السموعة في وقت واحد فيقول:

« ومتى كانت نفمتا البعد ، اذا سمعتاامتزجتا (١٦) حتى تعتبران كنفمة واحدة فى المسموع ، فان هاتين النفمتين تسميان متفقتين ، والبعد الذى له هاتان النفمتان يسمى « البعد المتفق النفم » ، أو ما يسمى اليوم — L'Intervalle Harmonique Consonant ومتى كانت النفمتان بهذه الحال فان السمع بألفهما وينتشي بهما ، ومتى لم تختلطا كانت النفمتان متباينتين (١٧) وما كان هكذا فانه كريه منفر للسامع أو ما يقابله اليوم — او ما يقابله اليوم — او مرفوض (الباحث) .

ويستمر الفارابي فى تعليل المتفق أى المتجانس والمتباين ــ أى المتنافر ــ ، فيقول عن المتنافر : « ومثال المتباين ، هو المسموع من بنصر المتلكث (١٨) والمسموع من مطلق المثنى ، مثال بالعود ــ أ ــ والنوتة (شكل ــ ٥ ــ )

-

وهذا البعد المتباين او المتنافر عند الفارابىله نفس الصفات في التنافر عندنا في الموسيقي الهارمونية المعاصرة . ويسمى بعدا ثانيا صفيرا وهو أشد الابعاد تنافرا .

ويقول الفارابي بعد تعريفه للبعد المتباين (أي المتنافر) « والقصد ها هنا ، هو تعريف الابعاد المتفقة النفم وتمييرها من التي ليست متفقة » .

ويقارن بدوره بين توافق وتنافر النفه من جهة ، مع حالات مماثلة فى تراكيب الصنائع كالادوية فى الطب وملائماتها للتصحيح - أى الشفاء - ، أو تباينها فى هذه المهمة ، ثم المذاق واختلاف الاطعمة حسب التراكيب فى خلط الموادالفذائية . . . الخ .

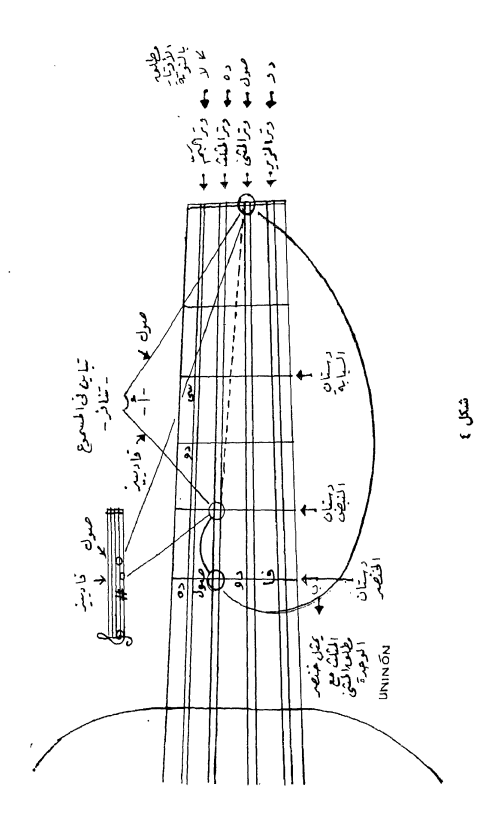
واعطى فى الشكلين الآتيين صورة لزندالعودالقديم ومراكر الدساتين عليه حسب (الدوزان الذى كان متبعا فى ذلك الزمان) ـ شكل  $\sigma$  شكل  $\sigma$  مورة لزند العود الحالى شكل  $\sigma$   $\sigma$  للمقارنة بين (شكل  $\sigma$   $\sigma$  ) القديم و (شكل  $\sigma$   $\sigma$  ) الحالى  $\sigma$  مع تحديد الدرجات التي تتفق مع تعبير الموحدة  $\sigma$   $\sigma$  للمقارن و آخر  $\sigma$  احدهمامحبوس الدستان والآخر مطلق الوتر  $\sigma$  الشكل  $\sigma$   $\sigma$  الشكل  $\sigma$   $\sigma$   $\sigma$ 

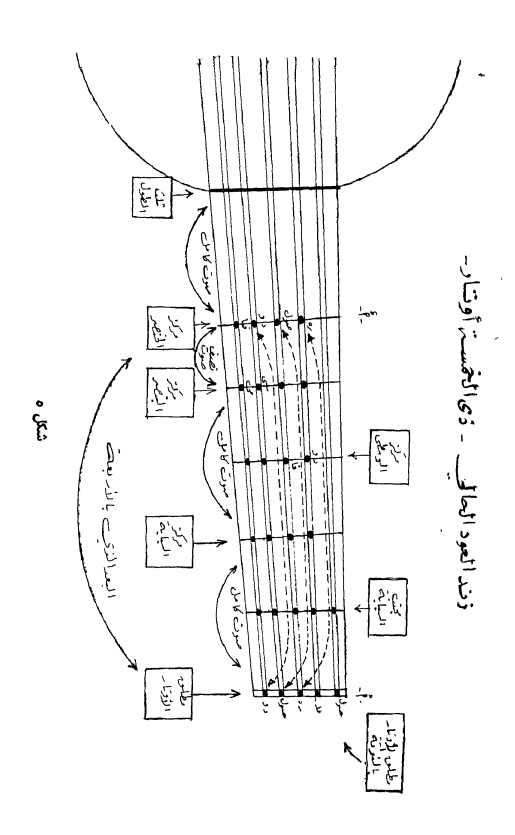
وقد يعترض البعض بأن رنة الموحدة لاتحتاج الي برهان في تجانسها التام ، وهذا صحيح ،

<sup>(</sup> ١٦ ) « امترجتا » : اختلطتا ، ولم يحدث بينهماتنافر في السموع . ( من الشرح على الهامش للمحقق وشادح كتاب الموسيقي الكبير للفارابي ، الاستاذ غطاس عبد اللكخشبة . )

<sup>(</sup> ١٧ ) ﴿ متباينتين ﴾ متنافرتين ، غير متلائمتين - الشرح على الهامش ايضا للاستاذ خشبة .

<sup>(</sup> ۱۸ ) « المثلث » هو الاسم الذي كان يطلق قديما على الوتر الثاني في العود ، ودور البنصر هنا هو العفق ـ او لمس مركز الدرجة الموسيقية على الوتر كما يوضح شكل ـ ؟ ـمع مقارنة أسماء مراكز العلامات الموسيقية على الاوتار حسب المصطلحات الحالية بالنوتة الموسيقية والاسماء الاصطلاحية العربية المعاصرة .





\*11

الموسيقى العربية وموقعها من الموسيقى العالمية

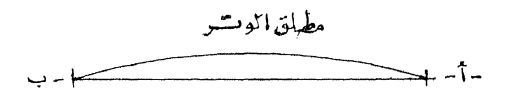
انما كانت عند الفارابي المدخل الى تعريف المتجانسات المطلقة ـ التامة ـ Consonance ـ ومنها تدرج في تسلسل العرض والتحليل وقد فضلت البدء بها وبالبعد المضاعف لها ـ أي الديوان الاعلى أو رنة القرار مع رنة الجوات التي حللها الفارابي بنفس القوة والثقة المعمول بهما اليوم في علم التآلف ـ L'Harmonie

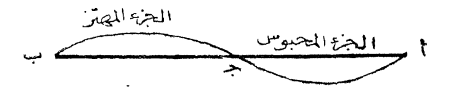
لقد كانت الموحدة اذن المنطلق الاول الطبيعى فى تحليل الابعاد اللحنية والتوافقية عندالفارابى، ثم انتقل الى تحليل البعد الثانى ــ Intervalle de Seconde ــ المتنافر، وكما نرى فانه يتدرج تدرجا طبيعيا فى عرضه وتحليله للابعاد ، اذ أن الرقم ( ٢ ) يلى الرقم ( ١ ) فى كل شيء وهكذا راح الفارابي يتدرج فى عرضه للابعاد مع عزل المتباين عن المتوافق .

وعند البعد الذي بالاربعة - Intervalle de Quatre - توقفت وقفة تأمل ، بعد شرح الفارابي لنسبة التوافق في هذا البعد .

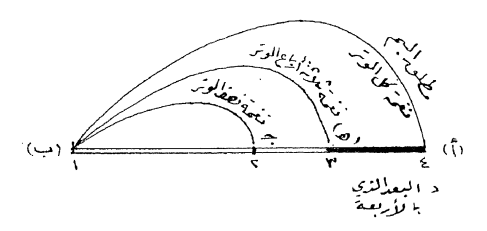
فقد جاء فى تحليله للبعد الرابع ما هزمشاعرى تعجبا واعجابا . انه جاء بالقاعدة التى نعتمدها اليوم فى تحديد نسبة التجانس ، انمابتعبير آخر ، فالبعد الرابع هذا يقع فى مركزها من التجانس يجعله حينا متجانسا ، وحينا آخرلا متجانسا ، ( وقد يكون اللا متجانس اقل تنافرا من المتباين ) . وفى القواعد الهارمونية المعاصرة يطلق على هذا البعد اسم مختلط التجانس - Consonance Mixte

وهاك ما جاء في نتائج تجارب الفارابي حيث قال عن البعد الرابع تحت عنوان: « البعد الذي بالاربعة » .





· 32, \*\*

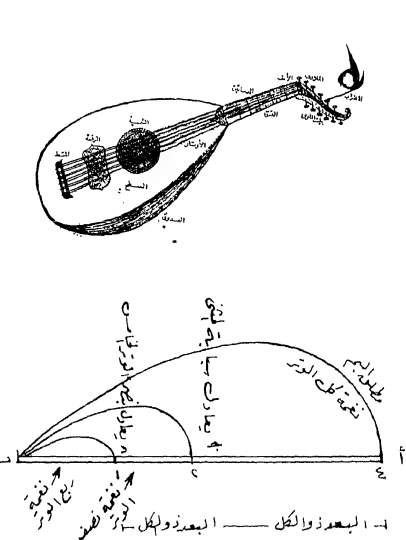


ان المسافة بين طولى الوتر – المحبوس منهما والمطلق – مقسومة الى : (1 – هـ) للجزء المحبوس من الوتر بواسطة الخنصر الذي يعادل ربع الوتر – ثم : ( $\psi$  –  $\psi$ ) للجزء المطلق من الوتر الذي يعادل ثلاثة أرباع الوتر . وبالتالي يكون طول الوتر المطلق معادلا ل ( $\chi$  )  $\chi$  من طول الوتر الاساسي المطلق ) ويتبدى من نقطة الرقم  $\chi$  هـ – حتى مربط الوتر على المشط عند الحرف –  $\chi$  .

<sup>(</sup> ١٩ ) حدد الفارابي مطلق الوتر بوضع حرف \_ ا \_عند البداية ( في مركز المطلق وحرف \_ ب \_ عند النهايـة (على المشط ) في المركز الذي تربط عليه الاوتار من الطـرف المواجه لمركز حرف \_ ا \_ من الوتر ، وسماهما : حـدي الوتر ، والشكل التالي يوضحلنا التقسيمات للاوتار عـلي الة العود \_ شكل \_ ٨ \_

<sup>(</sup> ٢٠ ) قد يلاحظ ان الابجدية في تسلسل الشرح قدقفزت من - ج - الى- ه - ذلك ان حرف ال - د - قد مر في مثال سابق ( عند الغارابي ) ووضع في مركز الربع الاخير من الوتر حيث يعادل دستانه صياح الصياح - او جواب الجواب - انظر الشكل - ٩ - التالي .

<sup>(</sup> ٢١ ) الصياح هو الجواب في مصطلحاتنا \_ حاليا \_ .



..... البعدالذى بالكلمرتين \_\_\_\_

وبعد ان يسترسل الفارابى فى تحليل نسبة الابعاد بين مختلف الاوتار والدساتين يقول: «وهذا البعد من الابعاد المتفقة اتفاقا أوسط » .

وهكذا نجد أن نسبة التجانس لهذا البعدعند الفارابي تعتبر من التوافقات المتوسطة أو كما يطلق عليها اصطلاحا ـ اليوم ـ التجانس المختلطـ (٢٢) La consonance Mixie .

وتفسير ذلك أن البعد الرابع التام — La Quinte Sujte — وهو البعد الذي تختلط فيه رنة المطلق مع الرنة الناتجة عن محبس الوتر في منزلة الدرجة الرابعة بعد المطلق ، أي

<sup>(</sup> ٢٢ ) راجع اللائحة الخاصة بتجزئة وتصنيف الابعادالتوافقية في « نظرية الوسيقي العالمية » \_ للباحث \_

دستان الخنصر لنفس الوتر يعتبر في تصنيف التجانس للابعاد التوافقية في المركز الوسط بين التجانس والتنافر \_ فهو متنافر اذا لم تكن علامته العليا قد سمعت في رنة سابقة مباشرة .

\_ وهو متجانس اذا سمعت هذه العلامةالعليا قبل امتزاجها \_ اختلاطها \_ مع العلامة الدنيا . مثال : شكل \_ ١٠ \_



تفسير الشكل: يمثل المقطع الاول \_ 1 \_ بعدا توافقيا لا متجانسا ، ذلك أن العلامة العليا ( فا ) ظهرت مصحوبة بالعلامة الدنيا ( دو ) دون تحضير للعليا \_ فا \_ وهذا ممنوع .

ويمثل المقطع الثانى - ب بعدا توافقيامتجانسا ذلك أن العلامة العليا ( فا ) ظهرت أولا مصحوبة بالعلامة الدنيا ( ر ه ) وهي متجانسة مع فا - بعد ثالث صغير - ثم بقيت العالمة العليا ( فا ) ثابتة بينما هبطت علامة ( ر ه ) الدنيانحو ( دو ) معطية بعدا رابعا متجانسا - لان العلامة العليا ( فا ) محضرة .

وهكذا نرى أن الفارابي قد جعل هذا البعدفي المركز الذي يحتله اليوم في علم الهارموني . وهذا دليل على دقة الحساسية لطبيعة الرنةالموسيقية عنده ، خصوصا اذا عرفنا أن هذاالبعد كان يستعمل لدى علماء الموسيقي في بداية \_ عصرالبوليفونية \_ كبعد متجانس ، ثم رفع من لائحة التجانس المطلق الى التجانس المشروط ، (كماتقدم شرحه) .

يطلق اليوم علي البعد التوافقي الصادرعن رنة القرار والجواب لنفس العلامة - أى الديوان - وهو التوافق الناتج عن اختلاط صوت القرار لعلامة ما مع الصوت الناتج عن مركز الدستاد الواقع في منتصف المسافة بين حرف أ - وحرف - ب عند نقطة حرف - ج - وهو الجواب ، نعت بالتجانس التام Consonance Parfaite

الموسيقى العربية وموقعها من الموسيقى العالمية

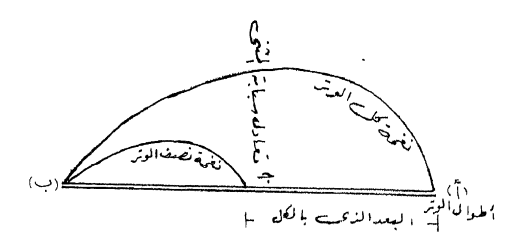
ولن اعلق على تجارب الفارابي ، واكتفى بعرض نظريته في هذا الشأن ، لأن القارىء سوف يحس بالمقارنة ما للفارابي من تقدير وبعد نظرفي تعريف مماثل منذ الف عام ونيف ( ٢٣ ) قال الفارابي ( ۲۶ ) :

( مقادير الابعاد بقسمة الوتر ) .

۱ ـ « البعد الذي بالشكل ( ٢٥ ) » .

وينبغي أن نصبر الى أن نعرف مقاديرهامن مقادير الطول والقصر في الأوتار:

ولنضع (٢٦) وتر ( \_ 1 \_ ب) ونقسمه على نقطة \_ ج \_ بنصفين ، فالنفمة المسموعة ضعفها . والشكل (١١) يبين للمتتبع مراحلهذا الشرح .



وبيان ذلك مما قلناه ، اذا كانت مقادير النفم تتبع مقادير الاوتار في الطول والقصر. ويستطرد الفارابي توضيحه فيقول:

<sup>(</sup> ٢٣ ) بدأت الفكرة الهارمونية تراود المستغلين بصناعة الموسيقى منذ اقل من الف عام .

<sup>(</sup> ٢٢ ) انظر الصفحات ٢٢٥ - ٢٢٦ - ٢٢٧ من كتاب الموسيقي الكبير للفارابي .

<sup>(</sup> ٢٥ ) يعنى البعد الذي يتخطى جميع الدساتين -اى مجسات الوتر - التي تسبق الجواب من المطلق حتى نقطة الجواب اى ببن مطلق الوتر وجوابه الاعلى كمثل علامة د Do ، في المطلق وجوابها ( Do ) في منتصف المسافة بين طرفى الوتر . حيث تكون في الديوان الاعلى - Octave Superieure لرنة الوتر المطلق .

<sup>(</sup> ٢٦ ) ولنضيع ـ يعنى ولنفترض .

<sup>(</sup> ۲۷ ) يعنى نفمة مطلق الوتر .

<sup>(</sup> ۲۸ ) يعنى النفهة المسموعة من منتصف الوتر ابتداءمن نقطة ـ ج ـ حتى آخر الوتر عند نقطة ـ ب ـ .

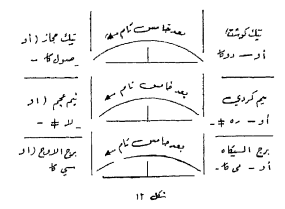
وهذا البعد ، أعنى مجموع نفمتى ( \_ أ \_ ب \_ ) ( ج \_ ب ) هو الذى يسمى البعد الذى بالشكل .

فنسبة نفمة (1 ـ ب) الى نفمة (ج ـ ب) كنسبة الاثنين الى الواحد ، وهو مثلاه ( ٢٩ ) . ونسبة الحاد الى الثقيل كنسبة الواحد الى الواحدوالمثل ( ٣٠ ) .

وهنا يقول الفارابي بتعبير يكاد يكون متفق عليه . (( وهذا البعد هو أعظم الابعاد التفقة ، وهو أفضل الاتفاقات وأشد النفم اختسلاطا ))( ٣١ ) .

انه يصنف الابعاد التوافقية تصنيفا علمياسليما ، ويعزل الابعاد المتباينة ( أو المتنافرة ) عنها ، تماما كما هي الحال في تجزئة وتصنيفالابعاد التوافقية في علم الهارموني المعاصر ، وكذلك في عزل الابعاد اللامتجانسة ( أو المتنافرة ) وهذامنتهي الابداع الفني عند الفارابي ، يعتز به ويفاخر .

واكتفى بهذا القدر من الشرح والتعليق علي الابعاد لاترك الرأى الى العالم النظرى وديع صبرا .



اذ يتعرض استاذنا الكبير الراحل الاستاذوديع صبرا في كتابه « الموسيقى العربية هي اصل الفن الموسيقى الفربي » الى فن الاصطحاب عندالفارابي فيلخص نظريته بما يلى:

« قال الفارابي في القرن العاشر ( ٣٢ ) :

<sup>(</sup> ٢٩ ) مثلاه : ضعفه ، أي ضعف الواحد ، وهي نسبة ١/٢ من الشرح على الهامش في كتاب الموسيقي الكبير .

<sup>(</sup> ٣٠ ) « نسبة الواحد الى الواحد والمثل » : يعنى نسبة الواحد الى الاثنين ، وهى بالحدين : ٢/١ من الشرح على الهامش .

<sup>(</sup> ٣١ ) يعنى البعد التوافقي ـ Intervalle Harmonique ـ الاكثر تجانسا Le Plus Consonant وبالتالسي المحادث وبالتالسي المحادث البعد الاقوى تجانسا والمصنف فالائحة الابعاد التجانس ـ Consonance Parfaite ( داجع لائحة تجزئة الابعاد التوافقية في ( نظرية الموسيقي العالمية ) ـ للباحث ـ

<sup>(</sup> ٣٢ ) في النصف الاول من القرن العاشر الميالادي .وقد توفي الفارابي عام .ه ٩ ميلادية .

« نعنى بالاصطحاب ( ٣٣ ) اشتراك علامتين أو اكثر تنقر فى آن واحد . وبالمؤلفة Combinaison منى بالاصطحاب والمؤالفة للمنات بعنى اشتراك العلامات بحسب وصولها الى الاذن ، وكمال الاصطحاب والمؤالفة تتوقف على نسبة العلامات بين بعضها » .

وقال صبرا معلقا: « فاذا استبدلنا كلمة كمال بكلمة ( ٣٤ ) حصلنا على نوعين منه أولا اتفاق اصطحابي ( ٣٥ ) ح Consonance Harmonique بين علامات تخص زمرة واحدة ( ٣٦ ) .

وثانيا اتفاق لحنى - Consonance Melodique - (يعنى تجانسا لحنيا) بين عالمة وأخرى ( ٣٧ ) من الديوان .

وبعد مضى قرنين على عصر الفارابي جاءصفى الدين ( ٣٨ ) ليضيف دعما جديدا لهده

( ٣٣ ) اعتقد أن الاستاذ صبرا كان يعتمد مرجعامترجما إلى الفرنسية عن « كتاب الموسيقى الكبير » لان بعل التعابير تختلف عما جاء في الاصل العربي مع المحافظةعلى المعنى .

( ٣٤ ) اى استبدال كلمة كمال بكلمة تجانس.

( ٣٥ ) وفي الاصطلاح المتبع اليوم لترجمة \_ نقول :\_ Harmonie Consonance تالف ( او توافق ) متجانس

( ٣٦ ) يعنى اكثر من علامتين تسمع معا مسفوقة اى \_ Plaquées \_ دفعة واحدة . وكلمة زمرة يقصد فيها \_ accord \_ دفعة واحدة . وكلمة زمرة يقصد فيها \_ accord \_ دنترجم كلمة \_ accord \_ اليوم ب اتفاق . وقد قصد بكلمة زمرة التوضيح بان الـ (اتفاق \_ accord \_ يتعدى الصوتين التوافقيين تعبير : بعد توافقي \_ يتعدى الصوتين التوافقيين تعبير : بعد توافقي \_ Intervalle Ilarmonique

( ٣٧ ) تسمع الملامتان هنا الواحدة تلو الاخرى بطريقة متدرجة ( Aprègée ) .

( ٣٨ ) هو صفى الدين ابن الفقير البغدادى ، بحاثة في علوم الموسيقى النظرية العربية : من مواليد بفسداد عام ( ٣٨ ) هو صفى الدين ١٢٩٤/١/٢٨ في بغداد . وقدوضع عدة مؤلفات في العلوم النظرية الموسيقية منها : الرسالة الشرقية في النسب التاليفية / كتاب الادواد ، في العكروض والقوافي والبديع .

( هكذا في الموسومة الموسيقية الفرنسية (Fasquelle) وفي هوامش التعليق على الرسالة الشهابية في الصناعة الموسيقية لمخايل مشمكاتة ألمنشورة تباعا في مجلة المشرق ب مجلدعام ١٨٩٦ والتي علق على حواشيها (حضرة الاب لويس ولل فال اليسوعي) سمى ب: الشبيخ صفى الدين عبد المؤمنالبغدادي « ويقول المعلق في الحاشية : « واقتفى آثارهم ( يقصد آثار الاقدمين من العرب واليونان ) الشبيخ صدفي الدين عبد المؤمن البغدادي في دسالته الى شرف الدين (واعتقد أن اسم الرسالة الشرقية جاءت من اسم شرف الدين بالباحث . ) عن النسب الموسيقية ، وله عشرة أجناس ب ( والاجناس في لغة الموسيقية مي المقود التي يختلف ترتيبنسب ابعادها عن بعضها بحيث يتميز الجنس عن الآخس بتناقل المسافات بين الابعاد التي يتضمنها العقد أو الجنس ، ( الباحث ) تتولد ( أي الاجناس ) من تركي بابعاد ثلاثة :

وهكذا فان الرقم ( ٢ ) يعنى ربعى الصوت لكل بعدصغير وهو الذى يرمز اليه بـ ١٦ / ١٥ ويعتبر نصف البرج الكبير . اما الرقم ( ٣ ) فيعنى ثلاثة ارباع الصوت ويرمزاليه بـ ١٠ / ٩ ويعتبر البرج الصغير . واتماما للموضسوع

النظرية حين قال: ( ٣٩) « ان نقص الابعادتتفق مع بعضها عندما تضرب الواحدة تلو الاخرى وهي لا تتفق اذا عزفت في آن واحد » .

يستحسن اضافة نصف البرج الصغي . أو ما يسمى عندالفارابي بالبقية . أو ما يقابله في الموسيقى اليونانيةالقديمة ( تقريبا ) - كما جاء في الموسوعة الفرنسية :Fasquelle نصف الصوت الفيثاغودي : بـ Demi-ton Pythagorique

ويرمز اليه بـ ٢٥٦ / ٢٤٣ أو كما يسمى بال :Limma لقد أوردت هذه التعابير الخاصة بتسمية الابراج وتحديد نسبها ليكون القارىء على دراية بها مطمئنا للمصادر الموثوقة التى رجعت اليها في دراستى هذه وذلك قبل الوصول لاستعراض ما ورد في تعريف نفس الابراج على صفحات موسوعة الكونسرفتواد الموسيقى الفرنسي بباريس .

La Musque Arabe. par D'Erlanger Vol. III p. 237 : جاء ذلك في : ( ٢٩ )

ف القرن ( . ) محمد اللاذقى السورى ، وهو بحاثة في العلوم الموسيقية النظرية ومن مواليد انطاكية Latakie في القرن الخامس عشر ( ؟ ) وواضع دراسة في الموسيقى ساعدت على رفع شانها وطورت قواعدها الرئيسية ـ النظرية منها والتطبيقية ـ ( يعنى الموسيقى عامة وليس الموسيقى العربية فحسب ) ـ عن الموسيقية الفرنسية

Encyclopedie du Conservatoir de Paris V. p. 2956. الله في الـ (١٤) جاء ذلك في الـ

# ( ٢ ) هو ما يعادل فاصلاً طنينا ( أو بعداً ثانياكبيرا Seconde Majeur ) أو ادبعة اجزاء من أصل أدبع وعشرين جزءا يتضمنها السلم الموسيقى في ديوان كامل دوالعيوان هو الذي يبدأ من علامة ما وينتهى على جوابها الاعلى كمثل المسافة الواقعة بين علامة دو المنخفضة وعلامة دو الحادة .

\* ( ٧ ) البرج الصغي عندنا يتضمن ثلاثة أرباع الصوت أي ٢٢ / ٣ من الديوان الموسيقي الكامل .

وفي موسوعة الكونسرفتوار الموسيقى الفرنسي بباريس تفسير مفاير لهذا الواقع حيث يطلقون على البرج المسغير اسم - ton mineur - أى مقام صغير ، والقام الصغير المعروف في الموسيقى الفربية - أى حسب الاصطلاح الغربي يجعل هذا البرج يتضمن ربعي الصوت وليس ثلاثة أرباع والمقام الصغير - ton mineur - المذكور يمكن اطلاقه على نصف البرج الكبير عندنا وكان من الافضل أن يطلقوا عليه اسما آخر أكثر وضوحا وقربا من الواقع بحيث لايكون بين التعبير الاصلى وتعبيرهم هذا الفارق الهام وهو ٣ / ١ من أصل البعد . وقد أوردت في هامش سابق شرحا وافيا في النسب الخاصة بتقسيم الابعاد فيمابين الابراج ، ( انظر الهامش رقم ( ٣٨ ) السابق والتسمية المناسبة هي: Ton mineur Pythagorique وتعادل 8 / ١ - الباحث -

# (  $\Lambda$  ) ان نصف البرج هو ما كان يحتوى ربعىالصوت الكامل اى  $\Upsilon$  /  $\Upsilon$  من اصل الديوان الموسيقى الكامل . وقدقارنته الموسوعة الموسيقية الفرنسية للكونسرفتوارببعد يوناني قديم هو :Apotome وتشرح موسوعة — Fasquelqe الموسيقية الفرنسية هذا البعد فتقول : — Apotome مصطلح يوناني لبعد في السلم الفيثاغوري Gamme Pythagoriemme وهو يتحدد بنسبة :  $\Upsilon$  أن البعد بنسبة تتضمن  $\Upsilon$  وحدة من الدقائق الموسيقية المسماة : Savarts — ( علما أن البعد الطنيني أو الصوت الكامل  $\Lambda$  / يتضمن (  $\Lambda$  ) وحدة من هذه الدقائق في السلم الفيثاغوري ( عن الموسوعات الموسيقية الفربية ) — الباحث —

وتتابع الموسوعة ... Fasquelle ... ( ويعنى ذلكان هذا البعد هو اصغر من نصف الصوت (( الكروماتيكي »

( أي من  $^{9}$  /  $^{9}$  من العبوت تقريباً . ( الباحث ) وكذلك اصغر من نصف الصوت « الدياتونيكي » ( أي من  $^{9}$  /  $^{9}$  من العبوت تقريباً ... ( الباحث ) » .

والواقع أن نصف البرج عندنا \_ في حساب الادباع \_يتعلق من حيث المبدأ أولا بطبيعة المقام \_ والا تحول السلم الله سلم معدل (١) Temperée علما أنه يتوسط منتصع السافة أو كما يسمى اصطلاحا: (مركز العربة) وهو مركز يغصل الربعين الاولين عن الربعين الاخيرين من البرج الكبير وغالبا مايكون التعديل في مركز الاصابع بين الابراج على الربعين الاول والثالث ، وهي أدباع يطلق عليها اصطلاحا:

- نيم ، للربع الاول من مجموع الارباع الاربعة فالبرج الكبي .
- تيك ، للربع الثالث من مجموع الارباع الاربعة في البرج الكبير أيضا .

أما الربع الثاني فهو الذي يطلق عليه اسم :

س العُربَة ، وتمثل الربع الذي يساعد على تقسيمالصوت الى نصفين وقد يتعرض بدوره الى التعديل في مركز الاصبع ساحسب طبيعة حساسية المقام .

وتعديل مراكز الاصابع يكون ناتجا عن طبيعة شخصية المقام (في حال تبديل الطبقات الصوتية ) بحسب الحاجة التي تغرضها حدود الاصوات البشرية عند الفناء مثلا ، (ب)ومن جهة ثانية هناك بعض النفعات الشرقية الرئيسيةتتعرض فيها بعض دساتين الابراج المتوسطة أو العثربات الى تعديل في مراكزها واعطى مثلا على ذلك برج السيكاه الذى يكون وضعه في مقام الراست اعلى مها هو عليه في مقام البيات واخفض مها هو عليه في مقام الماهور ، ولن أخوض في تحليل الاسباب الموجبة لهذا التناقض في مركز الدستان للاصبعالواحد في هذه الدراسة ، واترك ذلك لدراسات مقبلة حتى الاسباب الموجبة لهذا التناقض في مركز الدستان للاصبعالواحد في هذه الدراسة ، واترك ذلك لدراسات مقبلة حتى موسيقانا المربية في الموسيقى العالمية منذ أن كانت الموسيقى الغربية تتوسل الوسيقى اليونانية والرومانية والعربية الاندلسية التي نقلها زرياب من المشرق العربي الى مفربه في العصر الناس الوسيقى العربية ، وقد كانت العلوم الرياضية حتى نعمل الى ماصارت اليه من تطور في عصرنا الحاضر . عصر الفضاء والعلوم الكونية ، وقد كانت العلوم الرياضية مثد المناس الحسابات والإبحاث في تحديد ابعسادالسلالم الوسيقية عبر الزمن ،

لقد ثبت الغرب في عصر النهضة (خلال الحقية التي تبدأ باوائل القرن الخامس عشر حتى اواخر القرن السادس عشر ، تقريبا ) شخصية البوليفونية المحافظة وبرزت قواعدها الكلاسيكية الثابتة في القرنين السابع عشر والثامن عشر » وكانت التجارب البدائية قد اظهرت خلال الفترة الواقعة بين القرنين الثاني عشر والثالث عشر بوليفونية تعتمست بابعاد الرابعة والخامسة سوقد اظهر الغارابي في القرن البعد الرابع متوسط الجودة في تجانسه ، وبعد تجارب للالة قرون ( ١٢٠٠ / ١٣٠٠ / ١٤٠٠) ) اكتشب فالغربيون هذه الحقيقة ووضعوا شروطا لقبول البعد الرابع في البوليفونية .

وهكذا نرى ان تجارب الفارابي وصفى الدين واللائقىقد سبقت الفرب فى سلامة نظرياتها وكانت الشعاع الذى استئبر بهديه على طريق الكمال الموسيقى لبناء السهامالدياتونيكى الذى أصبح اليوم اساسا لكل تقسيم جهديد لابعاد اكثر دقة وتركيبات اكثر تعقيداً ، - كما سهنرى في متابعتنا لنظرية اللائقي التي تحدد الابعاد التوافقية الهامة .

\* (٩) يعني بالبقية أو نصف البرج الصغير ، البعدالذي يتضمن ربعا ونصف الربع أي - ١/١ من الصوت به المراد أن العموت أو ما معجموعة (٨/٣) من الصوت الكامل تقريبا ) في حساب الارباع أو ما يعادل نصف الصوت في الصحاب الفيثاغوري - Demi-ton Pythagorique - والذي يسمى اصطلاحا - Limma - وال (ليما) تعادل نصف صوت ينقص ٩/١ من الصوت تقريبا ، أو ما يعادل كومنا واحدة - Un comma وهو المحدد بالنسبة (٢٤٣/٢٥٦) أو حدة من الدقائق الموسيقية - Savarts - .

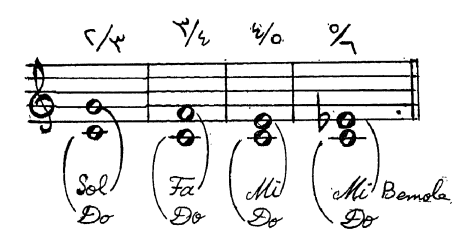
شرح الهامش ماشية ـ ا ـ

وياحبدا لو فرض هذا التعديل ـ في نظرى ـ لكانسلم الكندى ، قد استقر قبل سلم باخ الكامل التعديل والخارق بينهما ١٨ / ١ من البرج الكبير أو نصف كوما ، وتعرف نصف الكوما ب : - Schisma ـ كما سنرى ـ اللغارق بينهما ١٨ / ١ من البرج الكبير أو نصف كوما ، وتعرف نصف الكوما ب : - Schisma ـ كما سنرى ـ اللغارة بينهما ١٨ / ١ من البرج الكبير أو نصف كوما ، وتعرف نصف الكوما ب : - الماحث ـ كما سنرى ـ اللغارة بينهما ١٨ / ١ من البرج الكبير أو نصف كوما ، وتعرف نصف الكوما ب : - الماحث ـ كما سنرى ـ كما سنرى ـ كما سنرى ـ اللغارة بينهما ١٠ / ١ من البرج الكبير أو نصف كوما ، وتعرف نصف الكوما ب : - كما سنرى ـ كما سنرى ـ

### ويتابع محمد بن عبد الحميد اللاذقي بحثه فيقول:

« والثانية تتألف من النسب الآتية : ﴿ ﴿ إِ ﴿ إِ ﴿

« اعنى بذلك الغماز ( ٢٢ ) ) وذا الاربعة ( ٣٧ ) ) فالثلاثية الكبيرة ... Tierce Mijeur ... والثلاثية الصغيرة ... Tierce Maneur ... يوضح لنا نسب هذه الإبعاد ».



حاشية ــ ب ـ

وفي التجارب التطبيقية لتحديد مراكز الابعاد الدقيقة تنجد ان آلة القانون تكشف لنا ابعادا دقيقة وواضحة تحسها ونرى فوادقها حسب عدد العرب والعرب في القانون المتكامل في عدد عشريه يحتوى على تسبع عشرب في كل بعد كبير - أو برجكبير - يتضمن ادبعة ادباع الصوت - ويعتقد البعض بامكانية تقسيم الصوت الكبير الى أثلاث (أى الى ثلاثة أثلاث) ،وهذا التقسيم موجود فعلا في آلة القانون المتضمن تسسيع عرب كاملة) بحيث ان الثلث نفسه يقسم الى ثلاثة اثلاث المفاه بواسطة عرب القانون التى تجزىء البرج الكبير الى تسعة اجزاء يسمى الجزء الواحد منها - Comma - الى النئى اعتقد بافضلية البقاء على التقسيم الرباعي للبرج الكبير المع اعتماد التقسيم المعدل بحيث يمكن تثبيت قواعد هادمونية جديدة ثابتة تساعد على فرض مدرستنا الهادمونية الحديثة (على الباحثين عن لعات جديدة في عالم الموسيقي تماما كماحصل عندما فرض السلم المعدل في الموسيقي الفربية بغية الوصول الى البناء الموسيقي الهادمونيكي الامثل) .

وهذا لا يعنى أن الاداء في الآلات التى لا تتضمن دساتين المعدل محددة تتقيد في هذا التعديل، بل يمكن اعتماد السلم للبناء والحسساب وعند التنفيذ يتحرك أصبع العارف القائيا نحو المركز المناسب ويتبعه الصوت المصاحب الاخر بنفس الاحساس وخصوصا عند تلاقى العلامات التى تمثل بعدا خامسا تاما واقعا بين علامتين مرتكزتين على علامتين تمثلان ونيما أو تيكا، أو برجا صغيرا مسبوقا بـ ٣/٤ الصوت ومتبوع بـ ٣/٤ الصوت (مثال - ١٢ - ٠)

( ٢ ) ) أو ما يقابله في التعبير الفربي اليوم - La Dominante - او المسيطرة وهي الخامسة التامة في السلم الموسيقي . داجع « نظرية الموسيقي المالمية » للباحث .

( ٣)) يقابله عند الفربيين - La Quarte - اوالدرجة الرابعة .

ثم يضيف اللاذقي فيقول:

« فاعلم أن علامتين بينهما أحدى النسب

الما ، ۱۰/۱۰ ، ۱۰/۱۰ ، ۲۱/۱۰ ، ۲۱/۱۰ ، ۲۱/۱۰ اذا سمعت الواحدة تلو الاخرى تكون متفقة ، واذا سمعت في آن واحد تكون متنافرة Dissonante بيد أن علامتين 7/7 ( يعنى النسب : 7/7 ( يعنى الغمان ) 7/7 ( يعنى ذا الاربعان ) 7/7 ( يعنى الثلاثية الكبيرة ) 7/7 ( يعنى الثلاثية الكبيرة ) 7/7 ( يعنى الثلاثية الكبيرة ) .

تكون متفقة في كلتا الحالتين ، اذا سمعت الواحدة تلو الاخرى ، او اذا سمعت في آن واحد ( ٤٤ ) ، ـ او كما يعرف اليوم اصطلاحا : علامات توافقية مسفوقة \_

Notes Harmoniques Plaquées

ويعلق هوجو ريمان (٥٥) على هذه النظرية العظيمة التي تعتبر اليوم اساسا عاما للابعـاد التوافقية في تحديد شروط التجانس والتنافر أو اللاتجانس فيقول:

( ان نظرية محمد اللاذقى هذه ذات فائدةعظيمة لكونها تدعم نظرية تجانس ثلاثية (الماجور) وكذلك ثلاثية ((المينور)) ، في زمن ( ٢٦) كانعلماء الفن الفربيون ـ لايزالون يستوحون علماء اليونان في ما يختص بالابعاد الموسيقية )) .

اذن هذا يثبت نضوج الشخصية العربية المتبلورة للسلم الموسيقى العربى فى ابعاده السليمة المستقلة عن كل ما عداها فى ذلك التاريخ ، والمتحررة من التبعية والتقليد الاعمى للموسيقى اليونانية والرومانية ( ٤٧ ) التي كانت تعتمدالسلم الصغير اساسا .

<sup>()))</sup> ومن غريب الصدف ان يلتقى راى اللاذقى معراى به Mercadier باستاذ الهارمونى ومؤلف كتاب نستاذ الهارمونى ومؤلف كتاب نستاذ الهارمونى ومؤلف كتاب المحدث والراى الذى الذى المحدث الم

<sup>(</sup>٥)) يعتبر Hugo Riemenn ـ من كبارالباحثين الوزيكولوجيين ، الى جانب كونه مؤلف موسيقى وهو المانى من مواليد ـ Hugo Riemenn ـ ١٨٤٩ ـ والمتسوق في Leipzig عام ١٩١٩ . ولن استعرض هنا القيابه واعماله وابحائه في هذه العجالة لفييق المجال واكتفى بالقول له اورد رايه هذا في القاموس الموسيقى الذى وضعه بنفسه والذى عرف باسمه ـ Dictionnair Riemenn ـ قاموس ديمين ـ والذى ظهرت طبعته الاولى باللغة الالمانية عام ١٨٨٢م وترجم الى المرنسية بعد ظهور الطبعة الرابعة عام ١٨٩٩ .

<sup>(</sup> ٦٦ ) في القرن الرابع عشر الميلادي أو قبله بفترةنري حسب ما جاء في بحث ريمان ، بينما كما لاحظنا في الموسوعة الموسيقية الفرنسية ـ Fasquelle نرى انهمن مواليد القرن الخامس عشر ؟ ...

A. Machabey - لارماند ماشابیه - La Notation Musiclale - لارماند ماشابیه - ( ۷۷ ) جاء في كتاب التدوین الموسیقی الموسیقی

<sup>(</sup> يحتفظ المتحف البريطاني بمستند بابلي يرجع تاريخه الى القرن السادس عشر قبل الميلاد وقد اكتشفه عالم الآفاد البريطاني ـ Galpin ـ الذي تمكن من حل دموزه التي تتكون من اشادات موسيقية لم يتمكن من قراءتها أو كشف اسرارها احد قبل ـ Galpin ـ والرسم الوارد في شكل ١٤٠٠ عو مستند آخر اكتشف عام ١٩٦٩ في المراق وهو كتابة موسيقية سومرية يرجع تاديخها الى نفس القرن السادس عشر ق . م .

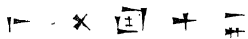
وانا لا أريد هنا الادعاء بأن موسيقاناالعربية خلقت بالامر لا بالولادة ، والا كنت منساقا وراء عاطفة متعصبة لا تؤخذ براى صاحبها . اذ لا شكبأن الموسيقى العربية \_ كفيرها من موسيقات العالم ، وكأى فن في أى مجتمع \_ قـد تأثرت بالنظريات الموسيقية التي سبقتها ، وبدأت طريقها على خطى أئمة المتخصصين ممن أخذت عنهم ، وقد تعرض الفارابي في « كتاب الموسيقي الكبير » صراحة الي موضوع الأخد عن السلف ، ومنهم زلزل والموصلي والكندى ولكل منهم دراساته وابحاثه التي ساعدت على تثبيت دواوين جديدة ذات ابعاد منسقة \_ كديوان الموصلي والكندى \_ وقد احترم الفارابي كذلك أساتذة اليونان في دراساته عندما أجرى تجاربه على الديوان الفيزيائي وقلب صورته بأن جعل عاليها سافلها ، وكانت النتيجة اكتشاف المقام الكبير \_ Le ton Majeur \_ ولنبذأ الحكاية منذ الخطوات الاولى في عهد ديديموس ( ٨٤ ) .

والصورة ماخوذة عن مجلة الهلال في عددها الصادرفي شهر نوفمبر ١٩٦٩ ويقول الكاتب « اقدم نوتة موسيقية هي التي عثر عليها في العراق العالم البلجيكي «روتش جويمين» أحسد اساتذة جامعة « ليبيح » . . . وقسد ارجسم تاريخها الى القرن الخامس عشر قبل الميلاد وهي لوحسةمن الطين « سومرية » ويعتقد انها نوتة لمقطوعة تعزف على الآلات الوترية . . . والسومريون كانوا يستخدمون عددا من الالات الوترية . . . واللوحة تثبت انهم أول من عرف السلم

الموسيقى في التاريخ . وفي ما يلي شكل \_ 11 \_ يمثل الكتابة الموسيقيةالبابلية في القرن السادس عشر ق . م . والشكل \_ 10 \_

يمثل الكتابة الوسيقية السومرية في القرن الخامس عشرق . م .





حاصر ـ Chalkantére Didime ـ (٨٨) ـ استاذ فيقواعداللغة الاغريقية عاش في القرن الاول قبل الميلاد وعاصر ـ Chalkantére Didime ـ شيشرون في سنة (١٠٦) قبل الميلاد .

وديديموس من مواليد الاسكندرية ، وهو مؤلف كتابنى علم ( الهارمونى ) الذى لا نعرف عنه سوى اسمه وبعض المعتملات التي رواها : بطليموس Claude Ptoléméوكان يطبق فيه نظريات فيثاغور Les Théories de Pythagore المتعملات التي دواها : بطليموس Aristoxène de Tarente النياسوف والموسيقى الاغريقى الذى عاش في القرن الرابع قبل الميلاد ـ عن الموسوعة الفرنسية ـ Larousse.

ويقول البنيه س Athene سية البلاغة ، وغيها ( وكان يويها البلاغة ، وغيها ( وكان يويها بكثير من الثناء والتقريظ ) وينسب النظريون الى اسم ديديموس احدى الكومات الموسيقية : فيقولون : الكوما الديديموسية سية لله Le Comma Didymique

\* اتينيه نكرتيس - Athénée de Naucratis - ، وهو كاتب مصرى ، اشتهر بين القرنين الثانى والثالث ومن بين المؤلفات التي خلفها هناك خمسة عشر على الاغلب تعالج امور الوسيقى . عن الوسوعة الموسيقية وفي موسوعة « Larousse ) هو كاتب يونانى ولد فينوكر اتيس في مصر - القرن الثالث -

الوسيقى العربية وموقعها من الموسيقي العالمية

### الديوان الفيزيائي

قسم ديديموس ( Didyme ) في القرن الاول قبل الميلاد ، البعد ذا الاربع ، الى ثلاثة ابعاد . هي : ١٠/٩ ، ١٠/٩ ، ١٦/١٥ وكان ذلك في سنة (٦٠) ق.م وجاء بعده بطيموس (٩١) وغير ترتيب الأبعاد بأن وضع البرج الكبير قبل ١١/٨ وكان القدماء يبتدئون التقسيم من الاعلى الى الاسفل . وينتجعن ذلك المقام الصفير Ton Mineur

وجاء الفارابي فقلب هذه النسب مبتدئابها من الاسفل ، فماذا حصل ؟ . . لقد ولدالقام الكبي ـ Ton Majeur

وهذا مثال بالنوتة الموسيقية يوضح طريقة قلب الترتيب في التقسيم ـ شكل ـ ١٦ ـ



« وجاء صفي الدين في القرن الثالث عشر فاكمل الديوان الفيزيائي (٥٠) في حين أن أوروبا لم تعرفه الا في القرن السادس عشر » ٠

<sup>(</sup> ٩) ) كان بطليموس الاسكندرى بالاضافة الى كونهفلكيا شهرا وعالما جغرافيا ، من أكبر واضعى النظم الوسيقية اليونانية في القرن الثانى للميلاد وهذه التعديلات في ترتيب الابعاد الوسيقية تعتبر احدى نظرياته فهو مخطط للتاليف اليونانية في القرن الثانى للميلاد وهذه التعديلات في ترتيب الابعاد الوسيقى عن الوسوعة الوسيقية Fasquelle الوسيقى عن الوسوعة الوسيقية

<sup>( . 0 )</sup> عن الموسيقى العربية اصل الغن الموسيقى الغربي وديع صبرا -

« اذن يستطيع العربان يفاخروا باكتشافام نفمة الماجور الطبيعية ، التي هي أصل السلم الفيزيكي الذى لم يعمل العالم الفربي الكبير (جيوفو زرلينو) (١٥) الذى جاء في القرن السادس عشر سوى انه اظهر افضلية هذا الديوان الذى وضعه العرب قبله باربعمائة عام (٥٠) .

ومن بين الذين ساهموا في نشر مؤلفات (علماء الموسيقى في القرون الوسلطى ) نذكر البارون كاردى قو/والبارون رودولف دير لانجيه والسلتشرق هنرى فادمر وكيرى ويتسر من الفربيين / ورؤوف يكنا التركي من الشرقيين .

والعود صولات وجولات سعلها التاريخ باحرف من ماس وهو سلطان العلم الموسيقى قبل الطرب .

 $\bullet$ 

# أثر الموسيقي العربية ودور العود في العالم: القديم/ والوسيط / والمعاصر •

« رأى في صناعة الفناء »

« . . . هى تلحين الاشعار الموزونة بتقطيع الاصوات على نسب منتظمة معروفة ، يوقع كل صوت منها توقيعا عند قطعة فيكون نفمة ، ثم تؤلف تلك النغم بعضها الى بعض على نسب متعارفة فيلد سماعها ، لأجل ذلك التناسب وما حدث عنه من الكيفية في تلك الاصوات وذلك انه تبين في علم الموسيقى ان الاصوات تتناسب فيكون : صوت /نصف صوت وربع آخر ، وخمس آخر ، وجزء من احد عشر من آخر ، واختلاف هذه النسب عند تأديتها الى السمع بخروجها من البساطة الى التسركيب ، وليس كل تركيب منها مللوذ عند السماع بل للملذوذ تراكيب خاصة وهي التي حصرها اهل علم الموسيقى وتكلموا عليها كما هومذكور في موضعه (٥٠) .

ويلاحظ ان كلمة « صناعة » وردت على السنة القدماء عند التحدث في الموسيقى والفناء ، فعند الفارابي نجد ان كلمة « صناعة الموسيقى » تكاد تكون عنوانا في كل باب من ابوابه: \_ صناعة الموسيقى \_ صناعة الموسيقى النظرية \_ المدخل الى صناعة الموسيقى \_ هيئات

<sup>(</sup> ۱ه) Gioseffo Zarlino ( ۱۱ ) مؤلف موسيقى طالم نظرى ايطالى ( ۲۱ / ۳ / ۱۰۱۷ – ۱۱ / ۱۹۹۱ ) مؤلف موسيقى له مؤلفات في الموسيقى الكنسية ضاع الكثير منها وعدد قليل من (المخطوطات) ومن مؤلفاته النظرية – L'Institution وغيرها الكثير وله لدى الباحثين منسزلة خاصة .

<sup>(</sup> ١/٥ ) وديع صبرا في مرجعه المذكور آنفا .

<sup>(</sup> ٣٥ ) مقدمة ابن خلدون الفصل الثاني والثـلاثونص ( ٢٣) ) (( في صناعة الوسيقي ) . \_

صناعة الموسسيقى . . الخ . . . وكتب مخايل مشاقة « الرسالة الشهابية » في الصناعة الموسسيقية فنهج بذلك نهج الفارابي في « كتاب الموسيقى الكبير » ونهج الامام محمد بن اسماعيل بن عمر شهاب الدين في « سفيئة الملك ونفسسية الفلك » نهجهم ، وكذلك ابن خلدون .

والموسيقى صناعة موادئها الآولية احساس ومشاعر ، وادواتها الصناعية اوتار وانفاس عطرة وحناجر ، وسلعتها ايقاع ونغم ، اذن هى صناعةلا تروج بضاعتها في كل زمان ومكان ، ذلك انها صناعة زبائنها من المترفين المرفهين المرهفين ، وهؤلاء لا يمكن وجودهم الافى مجتمع مزدهر واق، لياليه سمر تتبارى فيها الحكمة مع الشعر والوتر .

وهكذا نجد أن أبرز عهد يمكن للموسيقى أن تنشط في مجتمعاته وتحيى لياليمه هـو العصر العباسي الاول ( ١٢٣ - ٢٣٢ هجرية - ٧٥٠ -٧٤٧ ميلاديه ) .

انما قبل ولوج باب هذا العصر اللهبي للاغتراف من كنوزه الغزيرة التي لا تنضب نعود الى ماض عربي سحيق لنعرف مراحل التطور الحضارى عبر الزمن في « لقد استقر الرأى العلمي اليوم عند مؤرخي الحضارات القديمة على ان الحضارة الانسانية الأم التي نشأت فيما قبل التاريخ انما هي حضارة « مثلث الحضارة القديمة » كما سسماه چسورج شاينغورت التاريخ انما هي حضارة « مثلث الحضارة القديمة » كما سسماه چوورج شاينغورت والتاريخ انما هي وادى النيل في المراقبي به اليمسن ، وحضرموت ، على رأس المثلث ، ووادى النيل في مصر في أحد ساقيه ، واراضي الرافدين في العراقبي الساق الثاني ، وما بين هذين الساقين في بلاد الشام (١٥٥) في قاعدة المثلث (٥٥) .

كما استقر الرأى على ان هذه الشعوب كلها:

أ \_ ترجع الى أصول عربية لا شك فيها .

ب \_ وانها نزحت تحت ضفط عوارض الطبيعة في جنوبي الجزيرة العربية عندما اشتد جفافها وضاقت عن اهلها .

ج ... وان هذه الشعوب خرجت الى مناطق هجرتها متحضرة ومالكة لناحية الحضارة ، ولذلك تشابهت حضاراتها فى أصولها ، والشكل (١٧) يوضح انتشار الهجرات فى الاتجاهات المذكورة ... خريطة رقم (١) عصر ما قبل الاسلام ... (١٥) .

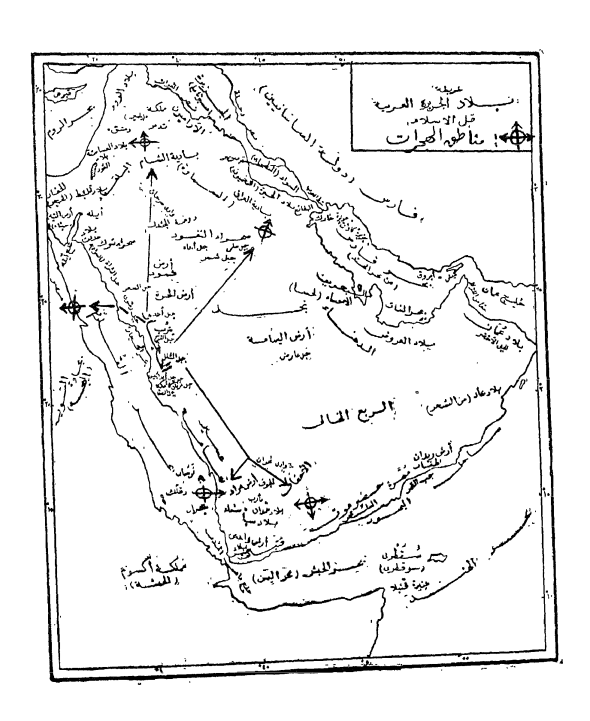
وبديهي ان الحضارة تشمل في ما تشمله الموسيقى والفنون الشعبية على اختلافها . قال المؤرخ جرجي زيدان في كتابه العرب قبل الاسلام (ص ٣٢) - « . . . ولا خلاف بأن اللفات السامية متشابهة في الفاظها وتراكيبها وانها من اصلواحد . . » .

<sup>(</sup> ٤٥ ) كلمة الشام هنا تعني بلاد الشام من شبه الجزيرة العربية ، وهي تشمل اليوم ما هو معروف بغلسطين و الإددن وسوريا ولبنان .

والاردن وسوريا ولبنان . ( هه ) مجلة (( اللسان العربي )) المجلد السابع الجزءالاول العمادد عن مكتب التعريب في الرباط من بحث في (( العرب والحضادة الانسانية للدكتور معروف الدواليبي ))

<sup>(</sup> ٥٦ ) اختت الخريطة من الاطلس التاريخي للعالم الاسلامي - رسم دكتور علي البنا - ٠

عالم الفكر ــ المجلد السادس ــ العدد الاول



حتى يصل الى القول: « كما يقال ان اللفات العامة في الشام ، ومصر ، والمفرب ، والعسراق ، والحجاز ، واليمن ، والسودان اخوات ، امها اللفة العربية الفصحى » .

فلو ربطنا الهجرات العربية القديمة وما كانعليه الهاجرون من تقدم حضارى ابان هجرتهم بما كانوا عليه من الترف والرفاهية والبحبوحةالتي اشرنا الى ضرورة وجودها (٥٧) لتكون المادة الاساسية لانتشار فن الموسيقى والفناء ، الىجانب تفاعل اللهجات العامية المتأثرة بالبيئة المجديدة في المهجر ، لوجدنا المبررات الكافية لمعنى تشابه العادات والتقاليد ، واخصها الموسيقى بمعازيفها ومزاميرها وطبولها (٥٥) .

ويشسر بعض المؤرخين الى تشابه العديد من الآلات الموسيقية التى وجدت فى الحفريات منقوشكة على لوحات من الآجر ، او وجدت مرسومة على جدران المعابد او المقابر وقارنوا بين اوجه الشبه في ما بينها - اذا كانت متقاربة العصور - ثم درسوا التعديلات والتطورات التى طرات على بعضها - فى حال تفاوت العصور - (حتى بين عصرين متباعدين لنفس المنطقة والاقليم ) حسب الادوار التاريخية التى تكون قدمرت وفصلت بينها ، واقدم بعض الرسوم المصورة عن نقوش اثرية وحديثة تدعم هذه النظرية - للمقارنة - ، لالة الهارب :

وجاء في مقالة عن « عوامل تطور اللفة العربية وانتشارها » (٥٩) الآتي:

« فقي العصور العربية القديمة هاجرت قبائل عديدة من العرب ، يمنيين وعدنانيين ، كما جاء في تاريخ خطط الشام وتاريخ العرب قبل الاسلام .

ثم تعرض الى انتشار الدين الاسالامي واللغة العارية فقال: « وكانت عهاودهم أرقى العهود اجتماعيا وحضاريا واقتصاديا ، وثقافيا ، يبرهن عليها ما الف فى أيامهم من ملايين الكتب ، ليس فى بلاد الاندلس ومصر والعاراق والقيروان فحسب ، بل في سائر البلاد الاسلامية ، وكلها باللغة العربية ، حاوية أنواع العلوم والفنون والآداب ، وبخاصة ما الف ونشر في بلاد فارس ، والهند ، وبخارى ، وطاشات فند ، وحيدر ابادودلهي (٢٠) ثم ما ظهر في جميع البلاد الاسلامية والهند ، وبخارى ، وطاشاء وأدباء وشاعراء ، وفلكيين ، ودياضيين ، وكيمائيين ، وبنائين ورجال صناعة وتجارة وفن ، ، الخ ، . . .

ثم ان شفف العرب وظمأهم للحصول على العرفة والعلم أينما كان ومن حيث كان والاخذ بهما من موردهما ، والعمل على نشرهما ، وقدسار الاقدمون من العرب وتبعهم المتأخرون على

<sup>(</sup> ٥٧ ) في مجتمع متحضر واع ، ارغمته عوامل طبيعية على الهجرة بحثا عن موقع يتناسب ومستواه الحفادي و ٧٥ ) في مجتمع متحضر واع ، ارغمته عوامل طبيعية عن وسائل ترفع من مستواه في الحياة ، لذلك فانه من والاقتصادي والاجتماعي . وليس سعيا وراء رزق او بحثاعن وسائل الترفيهية . الطبيعي ان يصطحبوا - اعنى ابناء هذا المجتمع - معهم جميع الوسائل الترفيهية .

العبيهي ان يصعحبوا حاسى ابدار المدار المبين على الشكل الذلات ومع اتفاق في الابعاد والدساتين - للنغمات - ( ١٥ ) وقد تختلف التسميات مع اتفاق في الشكل للالات - ومع الاتفاق في الجوهر . كما هي الحال في بعض الفوارق بين المقامات المشرقية والفربية في الوقت الحاضر مع الاتفاق في الجوهر .

ر ٥٩ ) مجلة اللسان العربي المجلد السابع الجـزءالاول والقال بقلم الاستاذ عبد الرحمن الكيالي .

<sup>(</sup> ٦٠ ) وجميع هذه المؤلفات كانت في اللغة العربية كماجاء في المقال الذكود •

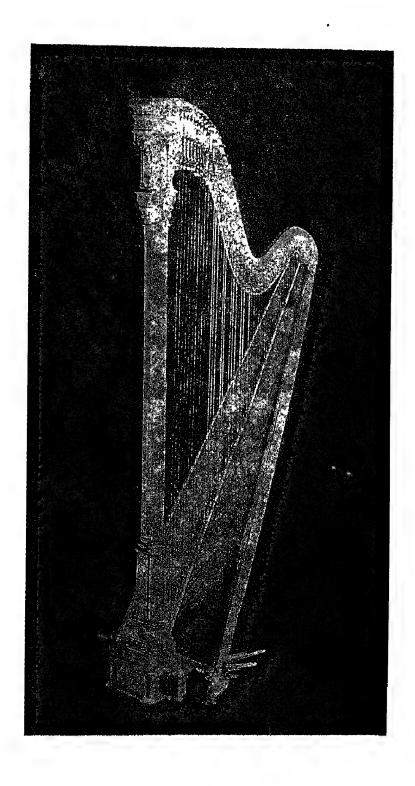


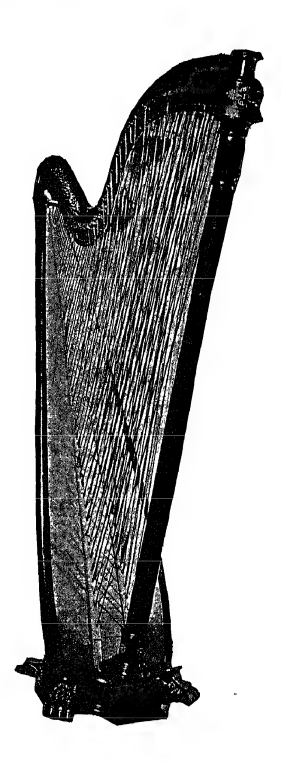


الوسيقى العربية وموقعها من الوسيقى العالمية



**۱۳۲** مالم الفكر \_ المجلد السادس \_ العدد الاول





هذه السنئة ، وشاركهم في ذلك أهالي البلاد التي دانت لهم ، فكشير من بينهم حرّملة العلم ، والنبغاء ، وارباب التبّبَحث والاختصاص ، وظهر فيهم أهمل المواهب والمدكاء فترجموا كتب الاقدمين ، من هنود وعجم وسريان ويونان ، الى لفتهم العربية واستقدموا منهم الفلاسفة والاطباء والعلماء الى بلادهم للاستفادة منهم وللترجمة والتدريس ، وتبادلوا مع الشعوب ما رزقهم الله به من علم ولفة وادب وفن وتجربة .

وبهذا الشغف والظمأ ، والتشجيع والسخاء والكرم \_ الدافع القوى \_ والخصلة السامية اندهرت الحضارة العربية ، وعم الاسكلم ، وانتشرت اللغة العربية ونبغ العلماء ، والشعراء ، ورجال اللغة ، والفقهاء ورجال الحديث وأئمة الملاهب ، والمؤرخون واصحاب التفاسير ووو . . وكلهم تثقف بالثقافة العربية وباللغة العربية ، لفة العلم والفن والادب والفناء والموسيقى ، تجمعهم لفة القرآن والحديث واللغة الفصحى ، وان كانوامن أقوام مختلفة وطبقات متباينة وأقاليم قريبة او نائية » .

كان هذا عرضا سريعا لحقائق تاريخية تتعلق بالحضارة عامة ، وقد هدفت من ورائه اظهار ما للعزيمة البشرية من قدرة في السمعي للحصول على كل ما تتمناه النفس ان كان ذلك يتعلق بمبادىء سامية وأهداف خيرة تدعمها قدرة التحرك بحرية نحو الهدف المنشود دون عائق وبرغبة ملحاحة طموحة شريفة .

ويقول هوجولا يختنريت في كتابه — Music History and Idea — والمترجم الى العربية بقلم الاسمادة »:

« . . . والتاريخ السياسي ، والجفرافيا ، وتاريخ الحضارة العامة ـ الذى يتضمن تاريخ الفنون الجميلة والادب ، من العلوم المساعدة المهمة لعلم « الابحاث الموسسيقية » ويتعدر على سبيل المثال ، فهم تطور الموسسيقى فى المانيا ، ابتداء من عام ( . . 10 ) ، دون معرفة بصلاح الدين » . ـ والقول لهوجو لا يختنريت ـ .

ومن الباحثين الضالعين في دراسة الموسيقى « الشرق ـ عـربية » العلامة كورت زاكس وقد ترجمت له الزميلة الدكتورة سـمحة الخـولي ـ كتابا بعنوان (١١) « تراث الموسيقى العالمية » جاء في الفصل الثاني منه ، ويختص بتاريخ موسيقى الشرق: « ان الموسيقى الشرقية التي تمتد جفرافيا من مراكش ـ بل ومن بعض مناطق اسبانيا ـ الى ارخبيل الملابو ، وتمتد تاريخيا الى خمسة آلاف عام ، منذ أقدم العصسور حتى يومنا هذا ، تلك الموسسيقى الشرقية ـ بالسرغم مما بينها من اختلافات في الموطن والمصر ـ تتميز بملامح خاصة تختلف اختلافا جوهريا عن سمات الموسسيقى البدائية ، كما تختلف عن موسيقات الشمسعوب الفربية والشمالية في عصورها الحديثة » .

كما أشار زاكس فى كتابه الى ان التناول العلمي المنظم للموسيقى في الحضارات العليا فى الشرق ، هو ما ينطبق فى أقله على الطبقة العليامن الموسيقيين . هذا \_ التحفظ \_ يشير كذلك

الى حقيقة هامة ، وهي اعتماد الموسيقى فى الحضارات الشرقية الراقية على موسيقيين محترفين . اما الموسيقى الجماعية البسيطة للقبيلة فقد استقلت ، فاصبحت ، « موسيقى شعبية » .

وجدير بالتنويه الى ان الاستاذ زاكس يتكلم تجربة شخصية وليس نقلا عن رواية او مرجع مسطور ، فهو نفسه زار الشرق الاوسط ، وقدحضر مؤتمر الوسيقى العربية الاول ١٩٣٢ وشارك في نشاطاته ودرس موسيقانا العربية عن كثب فخبرها وميز العلمية منها عن الشعبية ، وعرف من خلال ابحائه وتجاربه للموسيقى العربية من افضال على موسيقى العالم الفربي ، وهو وان كان قد كتب في مطلع الكلمة التي نقلناها عنه ، انمايكتب ما يؤمن به ، وبالتالي يعيد الحق الى اصحابه الشرعيين ، وقد حكم فعدل - .

وفي مكان آخر يشكك الاستاذ زاكس في نسبة السلم الطبيعى - الى فيثاغورس ، فيؤيد بذلك نظرية الاستاذوديع صبرا التي استعرضاها في بحث السلم الطبيعي وحقيقة أصله . فيقول : « ويحسن قبل البدء في شرح سلالم الشرق أن نذكر أن الدقة في تحديد أبعاد كل نوتة ليست مما يهم المفنى ، ولكنها أمر بالغ الاهمية لهؤلاء الذين يحتادون في كيفية ضبط ( تصليح ) الآلات أو صنعها .

وهناك سلامان ـ من بين العدد الهائل الموجود بين مراكش وشرقي آسيا ، كان لها دور حاسم ، بل ومحير أحيانا حتى في تاريخ الموسيقى الفربية الى عصرنا هذا ، وقد سماها الموسيقيون في كثير من التفاؤل : السلم الطبيعي او التمام ، او « الصافي » .

واقدم هذين السلمين الطبيعيين يسمى خطأباسم: « السلم الفيثاغورى » نسبة الى فيثاغورس الذى كان له دور مشكور فى تطور ذلك السلم . وهذا السلم يعتمد على الإدراك الداخلي لدى الانسان للخامات التامة الرابعات ادراكا تامامرضيا .

ويعطي زاكس مثالا آخر لتعريف واستخراج السلم الطبيعى فيقول: « والطريقة الثانية او المتأخرة للسلم الطبيعي تعتمد على تقسيم الوتر ،أى أنها طريقة قسمة ، وقد كانت بابل وسومر وما حولهما من البلاد القديمة أول من عرف العيدان ، (١٢) ، او الآلات الوترية ذات الرقبة التي لا تصدر أصواتها بالانتقال من وتر الى آخر ، بل بالضغط على الوتر (العفق) بحيث يقصر طول الوتر عند مواضع مختلفة . (أى كما فعلنا عندما استعرضنا تجارب الفارابي في تعريف المتلائمات والمتباينات ) في مستهل هذه الدراسة .

<sup>(</sup> ٦٢ ) وسنعود الى هذه النقطة عند بحث العود لان الآراء مختلفة ومتضاربة في تاريخ العود واصله والمرجح الله على التاريخ فاعادالعرب مجده من جديد واسموه العود لانه مكون من العيدان المنعة والحتفى ثم عاد فظهر وصفه في كتب التاريخ فاعادالعرب مجده من جديد واسموه العود لانه مكون من العيدان المنعة والمصقولة ـ الباحث ـ

والطريقة التي يتحدث عنها زاكس تكون على نمط ما تقدم بحيث يكون حبس الوتر العفق \_ معطيا الدرجات التالية \_ على اساس مطلق الوتر (DO):

| مستوى الجودة<br>لحنا | اسم<br>العلامة<br>الثانية | رقم الدرجة | الصوت الصادر | مركز وضع الاصبع<br>( العفق ) | مطلق<br>الوتر |
|----------------------|---------------------------|------------|--------------|------------------------------|---------------|
|                      |                           | قرار جواب  |              |                              |               |
| ديوان تام ممتاز      | Do                        | A - 1      | جواب المطلق  | عند منتصف الوتر              | Do            |
| خامسة تامةممتازة     | Sol                       | 0 - 1      | خامسة المطلق | عند الثلث الاول للوتر        | Do            |
| رابعة تامة ممتاز     | Fa                        | 1 - 1      | رابعة المطلق | عند الر'بع الاول للوتر       | $D_0$         |
| ثالثة كبيرة ممتازة   | Mi                        | ۳ - ۱      | ثالثة كبيرة  | عند الخنمس الاول للوتر       | Do            |
| ثالثة صفيرةممتازة    | Mi b                      | ٣ - ١      | •            | عند السندس الاول للوتر       | Do            |
| ثانية كبيرة طبيعية   | Ré                        | 7 - 1      | ثانية كبيرة  |                              | Do            |

ولن اخوض فى تحليل ومناقشة مشاكل الابعاد (غير الممتازة) ولكني أحب أن أسجل رأى الأستاذ زاكس المؤيد لملكية الشرق للسلم الموسميقى المعدل للكية الشرق للسلم الموسميقى المعدل للكية الشرق للسلم الموسمية قال :

| قسمة الوتر                  | نفس الابعاد بطريقة قسد |                      |        | <ul> <li>الابعاد بالطريقة الدائرية</li> </ul> |                   |    |   |    |
|-----------------------------|------------------------|----------------------|--------|-----------------------------------------------|-------------------|----|---|----|
|                             | ۲٠٤                    | <b>4</b><br><b>X</b> | -      | سنتات<br>۲۰۶                                  | `.`               | ری | _ | دو |
| اختلاف فى الرنة<br>والارقام | 1/1                    | Ä                    | javetr | 7 + 2                                         | - <del>'</del> \. | مئ | _ | ري |
|                             | 117                    | 17                   | -      | ٩.                                            | 707               | فا | _ | مي |
|                             | 891                    | 10                   |        | £9.A                                          | 704               |    |   |    |

وهذا الاختلاف الذى لا يقبل التوفيق بين هاتين الطريقتين ظل يرهق الموسيقى فى الفرب مثلما ارهق الموسيقى فى الشرق الى ان قضى اخيراالسلم المعدل (الذى ينقسم فيه الديلوان مصوت متساوية من في القرن الثامن عشر) على تلك الابعاد الطبيعية المشكوك فيهما .



<sup># #</sup> 

<sup>(</sup> ٦٣ ) هى طريقة تعتمد الانتقال (( خامسة فخامسة صاعدة (دو سول ره لا مي سى فا دو ) \* \_ مثال ـ شرط جعل البعد الواقع بين كل علامتين يحتوى ثلاثة أصــواتونصف أو بالرابعات الهابطة التي تعطي نفس النتيجة أو بتناوب الخامسة الصاعد مع الرابعة الهابطة ولن يرغبخوض هذا البحث عليه بمراجعة ((نظرية الموسيقى العالمية ) \_ للباحث ) .

<sup>\*</sup> ان اشارة 👭 تعني رفع صوت العلامة بمقدارنصف طنيني ـ اى نصف برج كبير ـ .

وطريقة التعديل ، او التكييف او الحلالوسط في ضبط الاصوات ليست في الواقع من صنع الفرب مديق الاستاذ زكس مولا هي تجديد حديث ، بل هي موجودة في كل مكان وكل عصر احيانا بصورة تلقائية (١٤) .

واحيانا في تعديل مقصود ( متعمد ) للطبيعة النغمية وان التعديل المتعمد ليبلغ حدا لافتا حقا في جنوب شرقي آسيا وفي غرب العالم الاسلامي .

« وهكذا فقد قبل المؤلفون الموسيقيون ، وصانعو الآلات الوسيقية هذا الحل الذي حسم النزاع ودعم التطور في البناء الهندسي للابعادالهارمونية . »

وبهذا نجد ان ما توصل اليه الفرب في عصره الذهبي كان عندنا شيئًا طبيعيا منذ عهد بعيد .

. . .

ومن خلال ما تقدم فى استعراضنا للحركات العربية وحصيلتها من المعرفة عبر الهجرات يتضع لنا اهمية الثروات الوطنية التى توفرت لها في جميع الحقول والميادين ، ويعتبر تاريخ الفن الفنائى العربى حافلا بالتراث ، بعد ان احتضنت هذه الامة العربقة فى القدم حضارات الامم المجاورة والنائية من شعوب الشرق قاطبة . وهاذا ما عطاها القدرة على التحرك من جديد وهى تملك الكثير من الطاقات الفكرية والثقافية التى كانت تفتقر اليها بعض الشعوب الاخرى .

وكانت التطلعات نحو الانطلاق من جـديدتحمل في طياتها الامل والرجاء المكللين بدفقات جديدة من الثقة والايمان ، وتدعمهما الثروات العظيمة من كنوز العلم والمعرفة .

وننقل الان الى العصر الاقرب في وثبتنا نحوالانطلاق الأوسع في تاريخ موسيقانا العربية ـ أعنى عصر الخلفاء .

## احة عن العصر الجاهلي

#### عصر ما قبل الاسلام

كان لتلاقى موسيقى الشعوب العربية القديمة بموسيقى الشعوب المجاورة لشبه الجزيرة العربية اكبر الاثر فى تطعيم وتطوير الفناء والموسيقى ،متأثرين بحضارات البابليين والمصريين والفنيقيين والسبأيين ، فقد كان العرب الذين يفدون مسن الجزيرة الى الشمال بقصد التجارة وهم. يركبون

<sup>(</sup>١٢) يثبت ذلك تصلح الاوتاد (الدوزان) فالمازف الشرقية كالقانون الذى يعتمد على طبيعة النفمة القررالعمل فيها منعا للوقوع في مشاكل الفوارق التي قد تنتج عن تعاقب الرابعات او الخامسات في الدوزان دون البحث في الدرجات المتصلة النمادة بين ديوان واخر اذا لم يقاس تعرج الابعاد الدرجات المتصلة تكشف الفوارق بين ديوان واخر اذا لم يقاس تعرج الابعات عليها وكذلك في العكسي أى عندما يصلح القانون بسلم متدرج يكشف الخطأ فيه حساب تآلف الخامسات والرابعات لذلك يعمد بعض العازفين الى اتباع احدى الطريقتين وجعل الاخرى مقياسا لضبط الفوارق وهكذا كان يحصل التعديل بصورة لا شعورية تقريبية .

راحلاتهم يتغنون بالحداء الذى زعم بعض المؤرخين انه اصل الغناء ، ثم يستمعون الى اغانى الآراميين والكنعانيين والأشوريين ، وباتجاه الجنوبكان العرب يتعرفون على موسيقى الاحباش ، وبتأثير من هنا ، واعجاب من هناك تبلورت عندهم الالوان المختلفة مما طرق سمعهم من الموسيقى الجديدة فكان ان تأثروا بها، بالحانها وآلاتها ، وما زال التقارب بين العرب والشعوب المجاورة لهم يقوى ويشتد كلما قرب عهدهم بالاسلام حتى ما قبل ظهور الرسالة النبوية حيث زادت الصلة بين العرب والفرس والومان .

وظهرت بعض الصور الايقاعية في صيانة الالحان التي ابتدعها العربي في العصر الجاهلي ، فالي جانب الحداء ظهر السناد وهو كما جاء في وصفه انه كثير النفمات والنبرات وهو على ست طرائق الثقيل الاول وخفيفه ، الثقيل الثاني وخفيفة ، الرمل وخفيفة كما عرف الهزج وهو الخفيف الذي يرقص عليه ويمشي بالدف والمزمار والنصب وهو غناء الفتيان والركبان ، ويعرف باسم الفناء المرائي والجنابي . ويقول اسحق الموصلي ان الذي ابتكره هو ( جناب عبد الله ابن هبل ) ، والتغيير ( وهو التهليل ) وتردد الصوت بالقراءة وغيرها ( ٥٥ ) والنشيد اللي يردد في الفزوات، وهناك الالحان الماتمية والغزلية والتراتيل الدينية التي كان يرددها العرب حول اللات والعزي وهبل ( ٢٦ ) .

وكما سبق ان تأثر العرب فى هجراتهم فقدازداد تأثرهم اكثر فأكثر بعد تعرضهم لفزوات واحتلالات متعاقبة ، وكان لتحضر بعض المناطق وقيام الممالك العمرانية فيها التى لا تزال آثارها باقية تحكى بصمت معبر عن عظمتها اكبر دافع لبعض الفزاة لكى يخضعوها لسلطانهم وحكمهم ، واعنى بهذه الممالك التى اكتست حللا حضرية: (١٧) .

1\_اليمن ب\_ممالك الشمال: 1 - الانباط ٢ - تدمر ٣ - الحيرة وغسان ج - الحجاد .

فايمن التى يعنى اسمها اليمسن والبركة (١٨) كانت فريسة لتسابق الفرس والروم على احتلالها نظرا لموقعها الهام وللخيرات الكثيرة التى تعمها وكان ان اصبحت اليمن خاضعة للنجاشى مما دفع الفرس الى ارسال جيش بقيادة وهسرز الذى انتصر على الاحباش واصبحت اليمن فى ما بعد تابعة للفرس . . . (١٩) وهكذا تفاعلت العلوم والفنون وامتزجت فى أرض اليمن الوان من

<sup>(</sup> ٥٥ ) المغبرة : قوم يغبرون بذكر الله تعالى بدعاءوتضرع . كما قال : عبادك المغبرة ، رش علينا المغفرة . قال الازهرى : وقد سمعوا ما يطربون فيه من الشعر في ذكر الله تغبيرا ، كأنهم اذا تناشدوها بالالحان طربوا فرقصوا وارهجوا فسمموا مغبرة لهذا المنى . قال الازهرى : وروينا عن الشافعي رضي الله عنه انه قال : ارى الزنادقة وضعوا هذا التعبير ليصعوا عن ذكر الله وقراءة القرآن . فقال الزجاج :سموا مغبرين لتزهيدهم الناس في الغانيسة ، وهي الدنيا وترغيبهم في الآخرة الباقية (لسان العرب : ج ٦ - ص ٣٧ ) .

<sup>(</sup> ٦٦ ) نسبيب الاختيار في - المفن الفنائي عند العرب -دار بيروت للطباعة والنشر ١٩٥٥ . ( وبالمقارنة مع مقدمة ابن خلدون وجدتها مستوحاة منها - الباحث - ) .

<sup>(</sup> ١٧ ) التاريخ الاسلامي والحضارة الاسلامية الجزءالاول ـ العرب قبل الاسلام للدكتور احمد شلبي .

<sup>(</sup> ٦٨ ) معجم البلدان - كلمة ( يمن ) والموسوعة الاسلامية باللغة الانجليزية كلمة - Yaman - . .

<sup>(</sup> ٦٩ ) نفس المصدر - ولعرفة التفاصيل والتطورات تراجع الصفحات ( ٤٤ - حتى - ١٥ ) .

الحضارات المختلفة . وانه لن غير المعقول ان يخلومثل هذا الازدهار من فنون الموسيقى والفناء ومشتقاتهما وقد وصلت الحضارة الى أوجر فعتها ، بشهادة آثارها الرائعة فى هندستها الشامخة فى عظمتها .

ومن ممالك الشمال نجد ان للانباط حصة في الشعر والفناء ، وحتى الان تسمع في الحجاز القصائد النبطية الفنائية (٧٠) ، تفنى باصوات بعض الشعراء المسنين المتخصصين في هذا النوع من الشعر . وفي شرقى الاردن البوطن الاصلى للانباط او النبطيين الكثير من الفناء الشعبى المميز وقد قدر لى ان استمع الى بعض الاغاني الفولكلورية الشعبية الاردنية ودراستها . وهي وان كانت لا تعطى صورة عن المستوى الذي كانت عليه الموسيقى العلمية في العصر الجاهلي فا الانقاض الباقية في معبد الآلهة التي كان يعبدها الانباط الذين أسسوا دولتهم (في القرن الرابع قبل الميلاد) وبلفت غاية مجدها في القرن الاول الميلادي حيث امتدت الى دمشق التي اصبح حاكمها واليا تابعا لملك الانباط ، وهذا الوالي هوالذي حاول القبض على بولس الرسول (١٧) ، ويقول بولس: « . . . في دمشق والى الحارث الملك الذي يحرس مدينة المدمشقيين يريد ان يمسكني فتدليت من طاقة في زنبيل من السورونجوت من يديه (٧٢) وامتدت الانباط في نفس يمسكني فتدليت مدائن صالح (الحجر) في شمال الحجاز (٧٢) ،

وخاف أباطرة الرومان (كما يظهر) من التوسع الذي وصلت له دولة الانباط ومن ان تصبح هذه المملكة منافسا قويا لهم فهاجم الامبراطرد تراجان - Trajanus - عاصمتهم ودمراهاسنة (١٠٥) وضم بلادهم الى الامبراطورية حيث تحولت المملكة النبطية الى مقاطعة في الامبراطورية الرومانية . ولذلك كان يطلق عليها « المقاطعة العربية » ، وكان ذلك في العام التالى لتهديم البتراء (٧٤) .

هذا الصراع بين حضارتي الانباط والرومان على الارض التي لاتزال معالمها تعظم امجادها (٥٥) هل من المعقول انها كانت ارضا جدباء في ميدان الموسيقي والغناء ٤ ونحن نعلم انه حيث

<sup>(</sup> ٧٠ ) وقد لمست ذلك شخصيا عندما كنت في جهة لاشرف على تأسيس القسيم الموسيقى في الاذاعة العيربية السعودية . وهي ذات الحان رتيبة انما لها طابعها الميز .وقد سنحت لي الفرصة لاستمع الى الاغاني الشعبية الواردة من عدن وحضرموت وعمان وغيرها وجميعها يحمل في اجهوائه اللحنية يواليقاعية طابعا مميزا حبدا لو يصار الى جمعه وحفظه ودراسته واعادة اخراجه ليبقى تراثا يضاف الى ماجمع في مختلف البلدان العربية المهتمة بحفظ التراث ليكون مرجعا هاما في الدراسات ومصدرا جديدا في جملة ينابيع النقم العربي التقليدي الاصيل .

<sup>﴿</sup> ٧١ ) نفس الرجع السابق ص ( ٥٢ ) .

<sup>(</sup> ۷۲ ) رسمالة بولس الثانية الى اهل كورنثوس ،الاصحاح الحادي عشر : ۳۲ - ۳۲ .

<sup>(</sup> ۷۳ ) فیلیب حتی تاریخ العرب ( ۱ - ۹۰ ) ۰

<sup>(</sup> ٤٤ ) التاريخ الاسلامي والحضارة الاسلامية \_ ج \_ ا \_ العرب قبل الاسلام . ص ( ٥٢ - ٥٣ ) .

<sup>(</sup> ٧٥ ) (( وكان اليونان يسمون هذه المملكة ببلاد العرب الحجرية وقد كانت عاصمتها بطرا - الحجرية - )) قائمة عند ملتقى طرق القوافل بين تدمر وغزة والخليج والبحر الاحمر واليمن وكان العرب يسمونها الرقيم (( حسب ما جاء في كتاب ( احسن التقاسيم للمقدسي ) وكان للنبطيين ملوك وزراء ونظام سياسي واقتصادى (( كما قال الاصطخرى )) - عن دائرة ممارف القرن العشرين - وهـذه دلالات على رقي اجتماعي متفاعل مع العادات والتقاليد المتعددة المختلفة التي تنقلها القوافل التي كانت تعبر ملقى الطرق في ذلك الزمان .

توجد معابد وهياكل وثنية توجد الموسيقى معالرقص والفناء ، واصل الموسيقى العلمية بدا من المعابد . وما دام هناك بقايا من الفن الشعبى المتوارث فانه لابد من ان يكون فن الموسيقى والفناء والرقص التقليدى قد لعب دورا فى احتفالاتهم الشعبية ، الى جانب موسيقى وتراتيل فى طقوسهم الدينية فى الجاهلية .

ومعبد الشمس في تدمر والآثار الرائعة تحكى هي الاخرى قصة الفنون في منطقة شهدت الصراع المرير على ارضها ايضا ، حينا مع الفرس ، وحينا آخر مع الرومان ، رغم اتخاذها مبدأ الحياد ، ولكن الاطماع الخارجية عرضها لهجمات متكررة انتهت بانهيار دولة الامجاد في حرب ضروس انتصر فيها الرومان عسكريا ، وانتصرت فيها الزباء باختيارها الموت على الهزيمة ، تعظيما للوطنية وتعزيزا للكرامة وتقديسا للشرف .

ومن خلال هذه التفاعلات فقد امتزجت مدنية تدمر بالمدنيات اليونانية والسورية والفارسية ولو امعنا النظر بما بقى من الآثار الرائعة في اطلالها لادركنا انها وصلت الى ذروة الثقافة والعلوم والفنون في عصر ازدها والحضارى الفابر (٧١).

ومن ممالك الشمال بقى فى هاذا المحورالحيرة وغسان ، وهناك تشابه بين قيام مملكة الحيرة ومملكة غسان ، وليس من شأننا فى هادهالدراسة الخوض فى المراحل التى مرت بها كل من هاتين المملكتين من تجاذب الاحداث ، انمانريد فقط استعراض الناحية الحضارية الخاصة بهما .

« وكان ملوك الحيرة وغسان بوصفهم مسن سلالة يمنية (٧٧) يحتفظون في مظاهر هسم وحضارتهم بعناصر يمنية ، وابرز مشال لذلك القصران العظمان اللذان بناهماملوك الحيرة محاكين بهما قصوراليمن ، وهذان القصران هما «الخورنق والسدير » على ان أهم دور لعبته هاتان المملكتان هو انهما كانتا جسرا عبرت عليه الوان من حضارة الفرس والروم الى الجزيرة العربية (٧٨) واهسم هذه الالوان الحضارية هي الاديان ، وضروب من المعارف العامة ، والقراءة والكتابة والفنون مسن حربية وغيرها .

ونصل الى الحجاز حيث يبدأ الطريق نحوالتحرر من ضلال الوثنية وعبادة الاحجار ، الى مشرق النور في ظل الدعوة الاسلامية التى ازالت حجب الظلام وانارت طريق الهدى في غمرة الايمان، وكانت صيحة الحق ودعوة الاصلاح ونقطة التحول في تاريخ الانسانية لخلاص البشرية وتحرير الانسان ،

<sup>(</sup> ٧٦ ) « وكانت تدمر مركزا لتجارة عظيمة يجتاز منهاالذهب والجزم واليشب والصموغ والند الوارد من بلاد العرب ويحمل اليها من البحرين اللآلىء ومن الهند انسواع المنسوجات والقرنفل والبهار والفولاذ والعاج ـ دائرة معارف القرن العشرين ( م ـ ٦ ـ ص ٢٥١ ) . وهذا الواقع لا يحتاج الى تعليق لائبات المستوى الفكرى والثقسافي والغني الذى رافق هذا المجتمع المتجاوب مع مختلف الاجنس في ذلك المصر .

<sup>(</sup> ٧٧ ) وهذه صورة عن الانتقال الثقافي والحضارى والفكرى بانواعه من اليمن الى الحيرة وغسان ليزحف المد الحضارى بعد ذلك على اوسع مدى في طول الجزيرة العربية وعرضها .

<sup>(</sup>  $\gamma \lambda$  ) التاريخ الاسلامي والحضارة الاسلامية (  $\gamma \lambda$  ) -  $\gamma \lambda$  .

والحجاز من الحواضر ولكنه يمتاز على غيره من الحواضر بمناعته ضد الفزاة ، ولم يستطع النفوذ الاجنبى ان يتوغل في قلب الجزيرة العربية ، وظل الحجاز مستقلا على عكس الممالك العربية ولاخرى التى كانت فريسة لاطماع المفيرين من الاحباش والفرس والروم . وفي عام الفيل كانت المحاولة الشهيرة لهدم الكعبة المشرفة ، وكان سيدمكة في هذا الوقت عبد المطلب بن هاشم جسد الرسول صلوات الله عليه الذي ساوم على الله قائلا : لا قوة لنا في التعرض لك ، والذي اطلبه منك ان ترد على اللي التي اخذتها . قال ابرهة : كنت هبتك حين رأيتك ، ثم زهدت فيك حين كلمتنى اتكلمنى في شأن الابل وتترك البيت الذي هو دينك ودين ابائك ؟!

قال عبد المطلب: اما الابل فهى لى ، واماالبيت فله رب يحميه . وعرض عبد المطلب على ابرهة ثلث اموال تهامة على ان يرجع دون ان يهدم البيت فأبى ابرهة واصر على هدم هذا البناء . فعاد عبد المطلب وطاف بالبيت منشدا والناس يرددون :

یارب لا ارجــو لهــم سواکـــما ان عدو البیت من عـاداکــما (۷۹)

واستجاب الله لهتاف عبد المطلب ( ٨ )وارسل عليهم طيرا ابابيل ، ترميهم بحجارة من سجيل ، فجعلهم كعصف مأكول ) ( ٨١ ) .

ان ما استرعى انتباهى فى هذه الواقعة هوانشاد جد الرسول (صلى الله عليه وسلم) وترديد الناس الدعاء من بعده . والانشاد هوغيرالترتيل . والتجاوب بين الصوت المفرد والاصوات الجماعية المتناولة يعطى معنى جديدا لتناول الانشاد، ولا اقول فى هذا المقام الفناء والتناوب يذكرنى بالنوبة من الصناعة فى الموسيقى وهى: كماجاء فى تعريفها فى السفر الثالث من التراث الموسيقى التونسى بقلم الاستاذ صالح المهدى وعال : «النوبة فى اللغة هى النيابة ، وقد استعملت دلالة على الدورة المعينة بحيث نقول : جاءت نوبتك »لمن جاء دوره ، ويذكر كتاب الاغانى كلمة النوبة باعتبارها نوعا من الحفلات ، كما يذكر ان هناك جماعة من الموسيقيين تعرف باسم النوبات . ويملل الاستاذ هنرى جورج فارمر المستشرق السكتلندى بامكانية قيامهم بالحفلات فى نوبات معينة من اليوم ، او بكونهم يتناوبون فى العزف او الفناء وفى عصرنا الحالى لا تستعمل هذه الكلمة الا فى بلدان المفرب العربى كاصطلاح فنى على نوع معين من الطرب يرجع اصله الى التراث الانداسى » .

<sup>(</sup> ٧٩ ) وفي دائرة معسارف القسرن العشرين يسزاد على النشيد: امنعهم أن يخربوا قراكا - جد ( ١ ) ص ( ٢٠ ) .

<sup>(</sup> ٨١ ) من سورة الفيل ـ القرآن الكريم .

لا اريد اهنا تأكيد الصورة للتركيب الخاص بصياغة عناصر النوبة بتناوب المنشد او المفنى الافرادى مع مجموعة من المنشدين بقدر ما اريداعتبار ظاهرة تناوب الانشاد ـ الذى سبق ذكره بشعر منغم ليست وليدة ساعتها ، بل قد تكون عادة متبعة فى ذلك العصر ـ عام الفيل ـ وقد كانت كما يخيل لى فى طبيعتها كدعاء المؤمنين الموجه الى البارى عز وجل ، بحيث تصور الاسلوب الابتهالى الشبيه بطرق التراتيل الدينيه ، التى كانت معروفة لدى مختلف الاديان الوثنية والتوحيدية التى سبقت ظهور الاسلام حتى ذلك الحين .

اذن مهما كانت الاصول لهذه الظاهرة فانهاولا شك تدخص المزاعم التي تقول بأن عرب البادية لم يعرفوا سوى الحداء والسناد وما شابه ذلك. وقد جاء في مقدمة ابن خلدون مثلا: « . . وكانت البداوة اغلب نحلهم ، ثم تفنى الحداة منهم في حداءابلهم والفتيان في قصائد خلواتهم ، فرجعوا الاصوات وترنموا ، وكانوا يسمون الترنم اذا كانبالشعر غناء ، واذا كان بالتهليل او نوع القــراءة تفبيرا ( بالفين المعجمة ) و ( الباء الموحدة ) . . . وربما ناسبوا في غنائهم بين النغمات مناسبـــة بسيطة ، وكان اكثر ما يكون منهم في الخفيف الذي يرقص عليه ويمشى بالدف والمزمار ... وكانوا يسمون هذا الهزج وهذا البسيط كله من التلاحين هو من اوائلها ، ولا يبعد ان تفطن له الطباع من غير تعليم شمأن البسائط كلها من الصنائع . ولم يزل هذا شأن العرب في بداوتهم وجاهليتهم فلما جاء الاسلام واستولوا على ممالك الدنياوحازوا سلطان العجم وغلبوهم عليه وكانوا من البداوة والقضاضة على الحال التي عرفت لهممع غضارة الدين وشدته في ترك احوال الفراغ وما ليس بنافع في دين ولا معاش فهجروا ذلك شيئًا ما ولم يكن الملذوذ عندهم الا ترجيع القراءة والترنم بالشبعر الذي هو دينهم ومذهبهم ، فلماجاء الترف وغلب عليهم الرفه بما حصل لهم من غنائم الامم صاروا الى نضارة العيش ورقةالحاشية واستملاء الفراغ ، وافترق المفنون من الفرس والروم فوقعوا الى الحجاز وصارواموالىللعرب وغنوا جميعا بالعيدان والطنابر والمعازف والمزامير ، وسمع العرب تلحينهم للاصوات \_اى الالحان \_ولحنوا عليها اشعارهم وظهر بالمدينة نشيط الفارسى ، وطويس وسائب بنجابر (٨٢) فسمعوا شعر العرب ولحنوه واجادوا فيه ، وطار لهم ذكر ثم أخذ عنهم معيد وطبقته وابن شريح ( ٨٣ ) وانظاره وما زالت تتدرج \_ اى التلاحين - الي أن كملت أيام بني العباس عند ابراهيم بنالمهدى ، وايراهيم الموصلي ، وابنه استحاق وأبنه حماد ، وكان من ذلك في دولتهم ببفداد »

ويقول محمد فريد وجدى فى (دائرة معارف القرن العشرين) م ٦ - ص ( ٢٦٣) « وكان العرب من عشاق الموسيقى والشعر وقدوهبواهما وقتا كبيرا وحبوهما مكانة من افتدتهم، وهم الذين علموا الاوربيين لعب الشطرنج وبنوافيهم ذوق مطالعة الاقاصيص ، وكان للعرب للات روحية حتى فى المجالات الزاهرة للاديبات الفلسفية » .

<sup>(</sup> ٨٢ ) هكذا في مقدمة ابن خلدون ولعله يريد ابن خاتروكانت غلطة مطبعية .

<sup>(</sup> ۸۳ ) لعله يقصد (( ابن سريح )) .

« من كل هــذا يتضح لنـا أن الموسيقى العربية قبل الاسلام وحتى القرن الاول منه لم تكن موسيقى شعب منطو على نفسه لم يتاثر بالحياة الفنية للعصر الذى ظهرت فيه ، وانما كانت موسيقى متفتحة الاجواء تأثرت بالوسط والعصر وكانت ــ والقول هنا لهنرى جورج فارمر في مستوى لا يقل عن مستوى الموسيقى الاشورية والفينيقية والارامية . . . » وبتمازج الاشكال الفنائية المختلفة التي مرت على الجزيرة العربية تطعمت بما في كل من هذه الاشكال من ضروب الجمال في التصوير والتعبير والتلوين الموسيقى .

وكما كان للقيان في العصر الجاهلي دوربارز في نشر الفناء فقد انتشرت الآلات الموسيقية من معازيف وعيدان ومزاهر وطنابير ودفومزامير وطبول وصناجات ، وقد كان للسعر العربي في العصر الجاهلي اثر كبير في تعريف اعلى هذه الآلات في ذلك العصر ، وكان الموسيقي شاعرا ، والشاعر مفنيا ، وكان الشاعر اذالمس في نفسه ضعفا في مستوى صوته لجأ الي مفن ليردد عنه اشعاره .

واختلفت الآراء فى تحديد أيهما سبق الآخر فى الوجود: « الا أن الذى لا شك فيه ، أن الفناء أصل للشعر ومتبع له ، فالمفنى قد يترنم بالفاظ ويتفنى بعبارات دون أن يكون لهذه الكلمات صلة بالشعر ــ كفن له أصول وقواعد ــ ولان العاطفة تخلق فى الانسان قبل أن تخلق فيه القدرة على اختيار الكلمة المعبرة . . . فالفناء اذن منب الشعر وأصل له .

« واذا عرفنا أن الشعر هو مادة الفناء في جميع العصور العربية أمكننا أن نشير الى أن الفناء في الجاهلية قديم وعريق، ولفموض التاريخ السياسي والأدبى في هذا العصر لم نستطع أن نقف منه على الشيء الكثير » ( ١٨٤ ) .

وفى الاصول الخاصة بصياغة الالحان حسب القواعد المتبعة اليوم نجد أن بين الشعر والفناء علاقة وثيقة في أسس التعبير واختيار الكلمة المعبرة المناسبة لترجمة المشاعر.

ويستعمل لذلك مصطلح خاص بالتحريك (Accentuation) وللتحريك في صياغة اللحن على الكلمة شرطان اساسيان:

ا - التحريك الاساسى - Accent Tonique - وهو الذى يختص بشروط مخارج الالفاظ والنبرات المتعلقة بتركيب الكلمة في صياغتها اللغوية فحسب .

٢ ــ التحريك التعبيرى ــ Accent Expressif ــ وهو الذي يعكس الانفعالات المصاحبة للكلمة ويترجمها بنبضات موسيقية أساسها اللحن والايقاع واطارها القوة والضعف والشدة والليونة ترجيع النفم بتعبير حسى تتلون فيه النبضات مصورة الانفعالات بصدق ووضوح (١٥٠).

<sup>(</sup> ٨٤ ) عن الجسوادي المغنيات - فايد العمروسي منشورات دار العارف - بمصر .

<sup>(</sup> ٨٥ ) انظر تركيب الجمل الموسيقية Phrasée - وتريحك النبرات Accentuation والفروق الدقيقة في التلوين الموسيقي المتفياعل - Nuance - في التلوين الموسيقي المالية » للباحث .

عالم الفكر \_ المجلد السادس \_ العدد الاول

وبارتباط التحريك الاساسى مع التحريك التعبيرى تكتمل عناصر التلحين الفنائى بحيث يكون لوقع الكلمة الملحنة الوضوح الكامل والانفعال المتفاعل الصادق الامين .

وقد سبق اصول التجويد كل قاعدة مشابهة تختص فى قواعد ضبط ارتباط الكلمة بالنبضات المعبرة والمتعلقة بالقواعد اللحنية والايقاعية والايقاعية والقوانين المختصة بمخارج الالفاظ — Accent حمع فرض اماكن المسد الملزم والاستمرار المشروط وعدم التوقف أحيانا بين نهاية عبارة وبداية أخرى — كما هي الحال عندالزام المقرىء بوصل نهاية الآية السكريمة السابقة — ببداية الآية الكريمة اللاحقة فى ترتيل آى الذكر الحكيم ، وهذا من الكمال فى ربط المعانى وحفاظا على مستوى التعبير Expression فى التحريك — Accentuation ودور التجويد فى صناعة التلحين ضرورة لكل صاحب صناعة موسيقية غنائية ، وكل ما استنبط فى ميدان التعبير والتحريك جاء بعد فن التجويد ، وهذالايمكن لاحد نكرانه .

# شعراء الفرب الجوالة ، والاعشى صناجة العرب:

وكما حصل عندما رحل من مصر القديمة الى بلاد اليونان، رجل مصرى يقال له سكروبس فنشر فيها شيئًا من بصيص النود المدنى فى الفترة التي كانت مدنية الفراعنة الأولين تتلألأ فى مصر بينما كانت أوروبا ضالة فى ديجور الجهالة (٨٦) فقد كان الاعشى (٨٧) الملقب ب «صناجة العرب » ذلك أنه أول من سأل بشعره وانتجع به أقاصى البلاد ، وكان يغني فى شعره وهروف متجولا فى أنحاء الجزيرة العربية ، (٨٨)

كان ذلك في العصر الجاهلي عند بزوغ فجرالاسلام .

وفى الفرب وبين القرن الحادى عشر والرابع عشر ظهر ضرب من الشعر الفنائى جاء به بعض الشعراء الرحل ، وهم من الشعراء المفنين الجوالة ، وكان أول ظهورهم فى جنوب فرنسا ( ٨٩ ) وعرفوا باسم الد - Trouvére - والاسم الاخير مشتق من فعل - Trouver - الفرنسى - وكانوا يكتبون شعرهم بلغة دنيوية ، اذ أن الموسيقى كانت قبل

( ٨٩ ) عن القاموس الموسيقي الفرنسي :

Nouveau Dictionnaire de Mus.



<sup>(</sup> ٨٦ ) دائرة معارف القرن العشرين ( تاريخ المدينة الاوروبية ) م ( ١ ) ص ٧٦٦ .

<sup>(</sup> ٨٧ ) قال الاصبهائي : ... واخبرني ابو خليفة عن محمد بن سلام قال : سالت يونس النحوى من اشعر الناس ؟ قال : لا آومى الى رجل بعينه ولكني اقول : امرؤالقيس اذا غضب ، والنابغة اذا رهب وزهي واذا رغب ، والاعشى اذا طرب ، ثم يقول عن لسان الجون العبدى راوية بشار : نحن حاكة الشعر في الجاهلية والاسلام وتحن اعلم الناس به ، اعشى بن قيس بن ثعلبة استاذ الشعماء في الجاهلية وجرير ابن الخطفي استاذهم في الاسلام \_ كتاب الافاتى .

<sup>(</sup> ٨٨ ) كما جاء على لسمان أبي عبيدة في كتاب الاغاني للاصباني . وكما جاء في ما الفن الفنائي عند العرب ما على لمسان « نيكلسون » .

ظهورهم وقفا على الأديرة وترعاها الكنيسة ،وحيث ان أغانى « التروبادور » جاءت معسرة عن المساعر العاطفية والفروسية وغيرها منالواقف الاجتماعية والشعبية ، وهي تنقل صورا من صميم الحياة ، فقد لاقت رواجا لدى الخاصة والعامة على حد سواء ، وشجعها النبلاء فسمحوا للشعراء الجوالة بالدخول الى قصورهم لاحياء الحفلات التي تقام في المناسبات والاعياد . وكان التعليم العالى (٩٠) وقفا على رجال الدين وفي الاديرة ، وبذلك لم تحظ طبقة النبلاء بقسط من الثقافة الا بعد لأى . وبعد قرون من الحروب البربرية ، أصبح لدى هؤلاء النبلاء ولع بالغنون الرقيقة فاستملحوا هذا النوع من الشعرالفنائي العاطفي فشجعوا الشعراء المفنين الذين اكتسبوا محبة الخاصة والعامة من الشعب ، تماما كماكانت الحال بالنسبة الى الاعشى حينما كان يجول الجزيرة العربية وهو يتفنى بأشعاره .

ويروى الاصبهانى عن شهرة الاعشى كشاعرمفن جوال ، اشتهر بين الخاصة والعامة ، انه استطاع بواسطة شعره المفنى أن يحقق أحلام العوانس بمجرد قوله الشعر فيهن .

قال الاصبهاني عن قعنب بن محير و عن الاصمعي قال: « جاءت امراة الى الاعشى نقالت: ان لي بنات قد كسدن على ، فشبب بواحدة منفن ، فسا ان لي بنات قد كسدن على ، فشبب بواحدة منفن ، فسا شعر الاعشى الا بجزور قد بعث به اليه فقال :ما هذا القالوا : زُو جَنَت فلانة . فشبب بالآخرى، فأتاه مثل ذلك ، فسأل عنها فقيل : زوجت ، فما زال يشبب بواحدة فواحدة منهن حتى زوجهن جميعا .

صده صورة من رسالة هذا الشاعر المفنى المتجول ، فى مجتمع كبير أحبه فراح يتنقل بين مدنه وقراه وقصوره وازقته وقد لقب« صناجة المرب » .

وبعد قرون من عصر الاعشى ظهر الشعراءالجوالة المفنون فى أوروبا ففيروا مفاهيم الشعر الفنائى ، واتسم شعرهم بطابع خاص اطلقعليه « الشعر الفنائى العاطفى - Lyrique نسبة الى الالة الموسيقية الشاعرية - Lyre - وكانت بعض اشعار التروبادور مسبوكة بقالب ايقاعى جديد . وقد يكون الشعر أحيانا باللهجة العامية - الزجل - (١١) والصورة المعروفة لشاعر الاغنية الاوربى الجوال انه يحمل على ظهره الةالفيول - Viole - وهى تشبه الة الكمان - Violo - الحالية ، انما حجمها كبير نسبيا .

وانتشر الجوالون في انحاء أوروبا ، من فرنسا إلى الطاليا إلى المانيا . . حستى عمت شعبيتهم أوروبا ، وتجاوب الشعب مع هذه الوسيقى الشاعرية فتعاطف معها ، وراح النبلاء الذين استساغوا هذا اللون الفياض واستمرأواالكتابة في شعره ونهجوا نهج الشعراء المتجولين

<sup>... (</sup> ٩٠ ) جاءت على لسان هوجولا يختنتريت ( حكرا على رجال الدين ) في كتابه سـ Music History & Idea ــ في الترجمة العربية بعنوان (( الموسيقي والحضارة )) ترجمة احمد حمدي محمود ، مراجعة الدكتور حسين فوزي .

<sup>(</sup> ٩١ ) هذا ينقلنا الى التطور الذى سبق ان ظهر فىالاندلس عندما ولد الموشح سيد الشعر الفنائي ومعه انطلق الزجل وكانت الاوزان الموسيقية الجديدة والقوالب الفنائية الستحدثة تلعب بالافتدة وتوقظ لواعجها فتنتشي النفوس وتعمر القلوب وتسلب المقول والإلباب .

عالم الفكر \_ المجلد السادس \_ العدد الاول

فعبروا بذلك عن مشاعرهم وأعطوا الجوالة منظوماتهم الشعرية لتفنى بالنيابة عنهم (٩٢) في الشوارع أحيانا وكان يطلق على هذه الفئة السم للمسوارع أحيانا وكان يطلق على هذه الفئة المسرى المسواد في الشعراء القصور من فئة أخرى أطلق عليها اسم. للمضاعداء المالم المنين العبيد (أو الاجراء).

وبالمقارنة بين شعراء القياول الجوالين وشعراء الرباب الجوالين نجد ان المصدر الاساسى واحد هو الجزيرة العربية . وشعراء الرباب العرب لايزال حتى يومنا هذا بعض منهم \_ وهم رواة القصص الملحمى الشعبى امثال قصاص عنتر والزير وفيروز شاه وسواها \_ يمارسون هذه المهنة \_ كما يطلق على الربابة المصنوعة من الرق والخشب وشعر الخيل \_ رباب الشاعر \_ والقيول الذي يحمله الجوالة الفربيون يحاكى في مهمته وطابعه دور الرباب ( ٩٣ ) فهو الة وترية من ذوات القوس يشبه الكمان \_ Vioion المعاصر في بعض وجوهه وكلاهما \_ أى القياول والقيولون \_ من عائلة هذه الربابة العربية العربي

# التطور الموسيقي في الاغنية العربية ورواد الفناءالعربي

### ــ سعيد ابن مسجح

كان أول من حاول تعريب الاغنية عن الفارسية والرومية بمعناها الفني المدروس . خرج طالبا للعلم في أصول الموسيقي والفناء ، وعاد معبأ بالموسيقي والالحان وقواعد فن الفناء.

يقول الاصبهانى: سعيد بن مسجح أبوعثمان مولى بني جمح وقيل أنه مولى بني نوفل ابن الحارث بن عبد المطلب مكى أسود . مننمتقدم من فحول المفنين وأكابرهم ، وأول مسن صنع (٩٤) الفناء منهم ، ونقل غناء الفسرسالى غناء العرب ، ثم رحل الى الشام وأخل الحان الروم والبريطية (٩٥) والارسطوخوسية، وانقلب الى فارس فأخذ عنها غناء كثيرا وتعلم الضرب (٩٦) ثم قدم الى الحجاز وقد أخلمحاسن تلك النغم، والقى منها ما استقبحه من النبرات والنفم التى هي موجودة فى نفم غناء الغرس والروم خارجة عن غناء العرب ، وغنى على هذا اللهب ، فكان أول من أثبت ذلك ولحنه وتبعه الناس .

<sup>(</sup> ٩٢ ) ومر معنا مثل هذا عند الشعراء العرب ، ممن يفتقرون الى الصوت العسن .

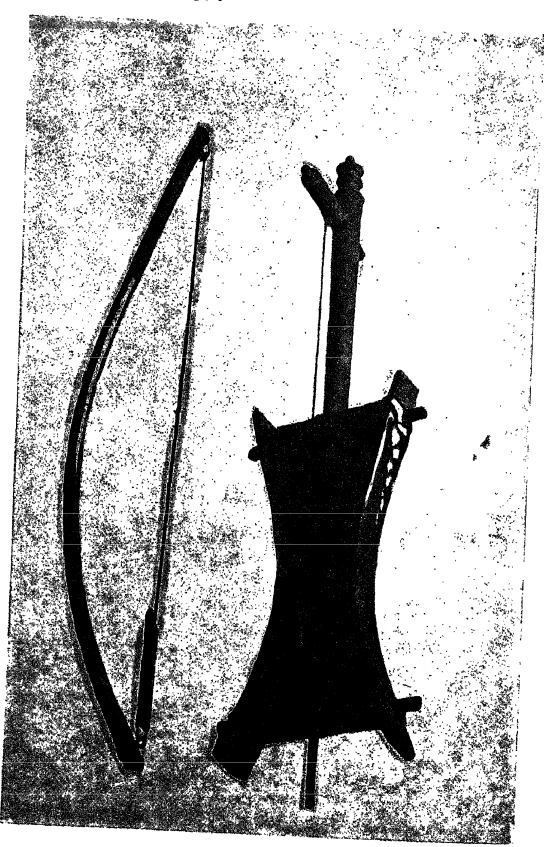
<sup>(</sup> ٩٣ ) والغيول كالفيولونسيل يعزف عليها وهي مركزةعلى الارض بشكل عمودى اى نفس طريقة العزف على الة الرباب العربي . والفيول من أسلاف الفيولون وكان قد ظهرالعديد من الآلات المشتقة عنه ، كالفيول دامور . والفيول ده جنب وغيرهما .

<sup>(</sup> ٩٤ ) من الصناعة والتصنيع ، وهو غير الغناء الغطري.

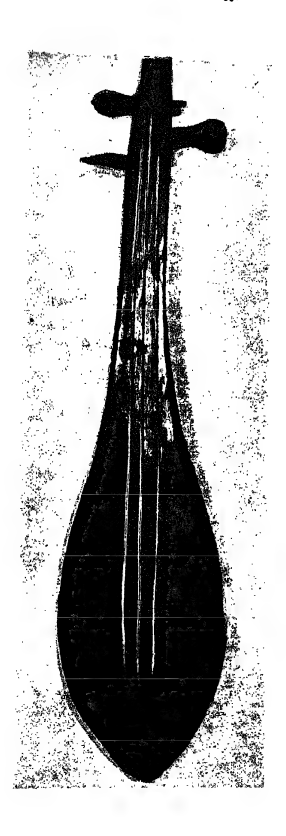
<sup>(</sup> ٩٥ ) كذا في الاصول . وقد رأى الاب انستاس مارى الكرملي ان تكون هذه الكلمة محرفة عن (( البزنطية )) نسية الى بيزنطة وهي مدينة القسطنطينية ، واما الاسطوخوصية فياد بهم قوم آخرون من ارسطو خادس ، وهي جهزيرة في جنوبي فرنسا كان اهلها معروفين بالقصف والفنساء والانسوكان سكانها خليطا من السروم واليونانيين والقلطيين وبقايا الفلسطينيين ( انظر المجلد الثاني من مجلة الزهراء ) ( ص ٣٥١ سـ ٣٦١ ) ( عن هامش الاغاني ) .

<sup>(</sup> ٩٦ ) يقصد به « الضرب » الغزف على الآلات الموسيقية. الباحث .

الموسيقى العربية وموقعها من الموسيقى العالمية



عالم الفكر ــ المجلد السادس ــ العدد الاول







اذن لقد جاء بشىء جديد أضافه الى غناءالعرب ، فكان مجددا وراعى فى عمله اللوق العربى ، فلم يدخل ( النغم الذى استقبحه )بل القاه جانبا ، واحتفظ بالجيد المستظرف الجميل الوقع على آذان المستمع العربى .

وتوالى المفنون فى تقليده فنقل ابن محرزالفناء الفارسي والرومي الي العربية ، وأخذ عن عزة الميلاء أصول الضرب حيث كان يمكث فى المدينة من كطالب علم من ثلاثة أشهر يتعلم فيها على عزة ثم: يعود الى مكة وهكذا . . وبعد ذلك تحول الي فارس والشام حيث تزود بالالحان الفارسية والرومية وصاغها على الشعر العربى وعرف باسم : « صناج العرب » ( ٩٨ ) .

وما دمت استعرض الاحداث في سيرالتطورات في الموسيقى العربية ، وحيث ان ابن سريح ( ٩٩ ) كان موضع دراسة ونقاش في أبحاث ابراهيم بن المهدى واسحاق الموسلى . وهما من اسياد الموسيقى والفناء في العصر العباسى ، وكل منهم صاحب مدرسة في الموسيقى العربية العلمية لعربية المائة المناقشة التي تدل لله المستوى والمنزلة اللتين كانا عليهما .

فقد صادف ان كان هذان العبقريان الخالدان يتباحثان في بفداد ويتناظران في اثبات عدد الاصوات ـ الالحان ـ التي غناها ابن سريح فقال الموصلى : ـ غنى ابن سريح ثمانية وستين صوتا فقال ابو اسحاق ـ وهو ابراهيم بن المهدى: ما تجاوز قط ثلاثة وستين صوتا فقال الموصلى: بلي . ثم جعلا ينشدان اشعار الصحيح منهاحتى بلفا ثلاثة وستين وهما يتفقان على ذلك ، ثم انشد اسحاق ـ الموصلى ـ بعد ذلك اشعار خمسة اصوات ايضا . فقال أبو اسحق ـ المهدى ـ صدقت ، هذا من غناءه ، ولكن لحن هذا الصوت نقله من لحنه في الشعر الفلاني والشاني من لحنه الفلاني . . حتى عد له الخمسة اصوات فقال له اسحاق : صدقت . وتعادل المتناظران . الكيران .

هذه الرواية تبين الاسباب التي من اجلهاظل أمثال اسحاق الموصلى وابراهيم بن المهدى يتدرجون في التطور الفني ، اذ أن حفظهم لجميع أعمال أحد الذين سبقوهم برمتها من شعروايقاع ونفم وعدم تمكن أحدهم من الآخر في ( المبارزة الفنية المذكورة ) انما يدل على القدر الذي كانوا

<sup>(</sup> ٩٧ ) وهم كثيرون جدا ـ راجع الاغاني ج ( ٣ ) ص٢٧٦ ( طبعة المؤسسة المصرية العامة ) .

<sup>(</sup> ٩٨ ) كذا في « الجواري الغتيات » ص ١٩ - للعمروسي - ولم أجد مصدرا آخر يعطيه هذا اللقب .

<sup>(</sup> ۹۹ ) عبید بن سریح ویکنی بابی یحیی مولی نوفل بنعبد مناف ، وذکر انه مولی لبنی الحارث بن عبد المطلب - الاغانی ج ۱ ص ۲۶۸ .

يكتنزونه فى مخيلتيهما من الاعمال الموسيقية الفنائية التى اخلوها عن السلف ، علما ان الموسيقى والفناء بالنسبة الى سعة معارفهمافى شتى العلوم والشعر والادب والوان المعرفة تعتبران من الدرجة الثانية ، فقد كان المفنى شاعرا وفيلسوفا وناقدا اجتماعيا ومفوها وعالما بالفلك والحساب والرياضة وغيرها ...

ولفت نظرى بالاضافة الى محاولة ابن سريح تقليد ابن مسجح فى نقل الفناء الفارسى والرومى الى العربية ، انه لم يكتف بعرض الحانه بواسطة العود العربى ، بل ادخل العسود الفارسى الى صنعته ، وقد جاء فى الاغانى : ان ابن سريح هو أول من ضرب بالعود الفارسى على الفناء العربى فقال : قال اسحاق وحدثنى ابى – وفى رواية ثانية – حدثنى الاصمعى – قال : اخبرنى من رأى عود أبن سريج وكان على صنعة عيدان الفرس ، وكان ابن سريج أول من ضرب به على الفناء العربى بمكة .

وذلك انه رآه مع العجم الذين قدم بهم الزبير لبناء الكعبة ، فاعجب أهل مكة غناؤهم . فقال أبن سريج : أنا أضرب به على غنائى ، فضرب به فكان أحذق الناس ، وشهد فيه ابراهيم الموصلى عندما سأله عنه يحيى البرمكي وقد أخذ منه النبيذ :

- من أحسن الناس غناء ؟ فقال : من الرجال أم من النساء . قال من الرجال . فقال ابراهيم الموصلى : ابن محرز . فقال البرمكى : ومن النساء . قال : ابن سريج . ثم قال : ان كان ابن سريج الا كانه خلق من كل قلب فهويفنى له ما يشتهى .

وهكذا نرى ان ابراهيم الموصلى وابنهاسحاق وابراهيم بن المهدى يشيدون بمكانةابن سريج قولا وعملا ، وهم اللين يتكلم عنهم ورخوالموسيقى العربية من المستشرقين وفي الموسوعات الموسيقية الاجنبية بالتقدير والتبجيل ، وقدكان ابراهيم الموصلى حاذقا في صناعة الموسيقى، وهو الذى حول بيته الى مدرسة تعلم الموسيقى والفناء وكانت أول مدرسة موسيقية تعلم القيان في بفداد فن العزف والفناء في العصر العباسي الاول ، وكان ان تخرج ابنه اسحاق بدرجة التفوق من هذه المدرسة . وقد كان لمنصور زلزل به السهر من ضرب بالعود في الدولة العباسية به أكبر الاثر في اعداد اسحاق الموصلي وتدريبه في العزف بحيث قيل أن التلميذ فاق الستاذه . ولكن لهذه الحقيقة ما يبررها فقد يكون زلزل من الفنانين الواثقين من فنهم وقدرتهم ،

انما الذى سجله التاريخ فى شأن براعة اسحاق الموصلى وتفوقه على استاذه كما جاء على لسان اسحاق نفسه . قال: - اخذ مني منصور زلزل الى أن تعلمت مثل ضربه بالعود أكثر من مائة ألف درهم (١٠٠) ، سوى ماأخذته له من الخلفاء ومن أبى . .

<sup>(</sup> ١٠٠ ) اعلام العرب اسحاق الموصلي - الموسيقارالنديم - للدكتور محمود احمد الحقنى . والاغاني للاصبهاني ج ( ٥ ) ص ٢٧٢ .

ودور زلزل فى تطور الموسيقى العربية لم يكن مقصورا على البراعة فى الضرب والتعليم ، بل كان له فضل كبير فى وضع احد دساتين العود فى دراسة الابعاد الموسيقية التي لعبت دورا فى حياة الموسيقى فى العالم ، وقد سميت الاصبع التى تحبس الوتر عند الدستان الذى أوجده زلزل باسمه والاصبع هي الوسطى والتسسمية الفنية المشهورة هي : وسطى ذلزل ،

اذن هو صناعى حاذق وفنان عالم مبتكروقد قال عنه اسحاق الموصلى « ان زلزلا أولمن اخدث العيدان الشبابيط ( ١٠١) وكانت قديمامن عيدان الفرس فجاءت عجبا من العجب » . ولن نستعرض من حياته في هذه الدراسة سوىما يتعلق بتطوير السلم الموسيقى والدستان الذي ابتدعه في الة العود .

كان دستان الوسطى موضع اخذ وردوتضارب فى آراء المشتفلين فى عصره ، وكان الاختلاف يدور حول موضع عفق نفمة الوسطى على العود وغيره من الالات الوترية ذوات العيف وكان للوسطى موضعان ، موضع كان يطلق عليه « الوسطى القديمة » وموضع آخر كان يعتمده الفرس فى ابعادهم الموسيقية ، وقد ادخلت على الموسيقى العربية بعد اتصالهم بالفرس والاخذ عنهم ، واطلقوا على هذا الموضع الفارسي المصدر « وسطى الفرس » ولما قام زلزل بتجاربه وثبت المجسّ الذي ابتكره فى مركز العفق الجديد (ويقع هذا الموضع فى المكان الذي يتوسط الوسطى القديمة ووسطى الفرس وعرف فى ما بعد باسم « وسطى زلزل » وهكذا اشتمل السلم الموسيقى العربي على ثلاثة مواضع لنفمة واحدة ومقدارها فى حساب ابن سينا بالنسبة لمطلق الوتر على الترتيب التالى:

- (1) الوسطى القديمة (١٠٢) ونسبتها بهم
- (ب) وسطى زلزل ( ١٠٣ ) ونسبتها ٢٠٠

وهكذا فقد أضاف زلزل الى براعته فى صناعة الآلات الموسيقية وابتكاره للعود الشبوط فى ميدان بحوثه ودراساته عملا جديدا سيجلله فى تاريخ الموسيقى حين أعطى هذا الدسيتان الجديد.

# صناعة التفريد وصناعة الغناء وغريزة الاقتباس

فن التفريد عند الاطيار له قواعده واصوله ، ولكل فصيلة من العصافير الفريدة مدرستها الخاصة وقالبها (التفريدي) على غرار القالب الفنائي لدى أهل الفناء من بنى الانسان .

<sup>(</sup> ١٠١ ) « الشبابيط » جمع شبوط وهو ضرب من السمك يشبه في استدارته ووسطه العريض وراسه الصغير بشكل العود العروف بهذا الاسم .

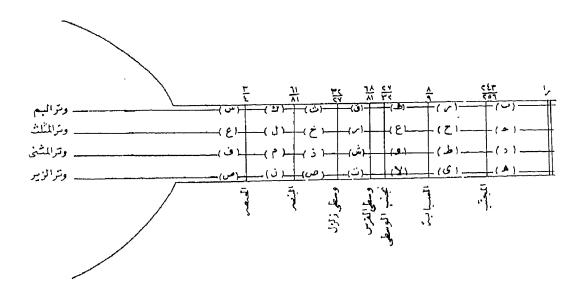
<sup>(</sup>۱.۲) وتسمى مجنب الوسطى ايضا .

<sup>(</sup> ١٠٣ ) واطلق عليها في ما بعد ( تمييزا لها عن وسطى الفرس والوسطى القديمة اسم ( وسطى العرب ) وقد يكون ذلك بغية تاكيد مصدرها .

عالم الغكر - المجلد السادس - المدد الأول

فللكنار مدوسته الخاصة واوزانه التقليدية في تعاقب النبضات الزمنية الحرة وتباعد الدرجات الصوتية وتقاربها تبعا لمقاييس ذوقية، وفي حدود امكانيات فيزيولوجية معينة ، ثم التسلسل الفريزى المتقن لصياغة المقطوعة التغريدية ضمن شروط وقواعد خاصة لا يحيد عنها الراسخون في العلم التفريدي عند هذه الفصيلة من العصافير الفريدة حيثما وجدت وفي أي عصر كان .

وما يقال عن الكنار يمكن تطبيقه على الحسون ، وهذا الاخير له مدرسته الخاصة أيضا . انما اذا جمع الكنار مع الحسون في مكان واحد وتبادلا الاستماع الي بعضهما فان كلا منهما يتأثر بمدرسة الآخر ويأخذ عنه فيقلده .



ومعروف لدى المولمين بتربية العصافيرالمفردة ان من أهم الاشياء التى تجب مراعاتها في حياة العصفور المفرد الا يجمع بعصفورالدورى مثلا ، ذلك ، ان الطير المفرد سوف يحاول الاخذ عن الدورى بدافع الرغبة الفريزية في اخذالجديدجبا بالتجديد ، فتكون النتيجة انه يحاول ادخال الجديد على القديم ويخلط القالب التفريدى الذى توارثه الاباء عن الاجداد فتتغير الصورة المثلى التي صيفت فيها السيمفونيا ( ١٠٤ ) الكنارية لتتحول الى نوع من التاليف الرومانتيكى الحر — Fantasia — ( ١٠٥ )

والطيور الفريدة كالمفنين المجيدين تحب الظهور في مجتمع يقدر فنها . وقد لمست ذلك بصورة عملية عندما سجلت على شريط صوت كنار صينى كنت اقتنيه ، ثم نقلته على شريط

Symphonia ( 1.4 ) عني خاص يعني السمفونيةالصفرة كبثل ـ Sonatine مصفر Sonate . .

<sup>(</sup>١٠٥) - Fantasia - كذلك مصفر -Fantaisie - وهـــو ضرب من التاليف الســـمفوني الحــر . كال . - Rhapsodie : ستصفيا لك : Rhapsodie -

ثكرار ، وكان من عادة هذا الكناد أن يغسر دبفترات متقطعة حسب رغبته ومزاجه ، وحضل انه عندما ادرت التسجيل المتكرر في غرفة مجاورة له راح يفرد بصورة مستمرة متحديا الكسسار الذي كان يعتقد انه ينافسه في ميدان التغريد .

ثم ادرت تسجيلا لموسيقى كلاسيكية تبرزفيها الالات الوترية الحالمة وتتجاوب معها آلاف الفلوت والهارب وغيرها من الآلات الشاعرية الهادئة ، ماذا كانت النتيجة ؟ . . . لقد راح الكنار يفنى بطريقة جديدة ويحاول رفع صوته على صوت الموسيقى . . . !

انها ظاهرة جديرة بالدراسة والمقارنة . فأهل الطرب عند العرب وغير العرب يعقدون الحلقات الخاصة والعامة ويتناوبون فى الفنهاءوالعزف والمنادمةوتبادل الطرائفوالملح ، ويحاول الكثيرون منهم معرفة الجديد وأخذه عن الآخرين وقد يكون الجديد قديما ، انما لم يكن لتسعفه الظروف للاطلاع عليه حتى واتته الفرصة فتعرف عليه فاعتبره جديدا .

وقد رأينا ما فعل سعيد ابن مسجح ومنسار على منواله فى التحصيل والحفظ والتعريب وحتى يومنا هذا نجد ان كل لحن شعبى شاعوانتشر فى موطنه الاصلى ينقل بسرعة الىالبلاد الدانية منها والنائية بطريقة أو بأخرى ، ليصاغاللحن من جديد على نص جديد وبلغة جديدة ليعود الى الانتشار بحلة جديدة وطابع ذى طعم جديد ولكنة جديدة .

والتطور الموسيقى فى العالم قد يكسون متدرجا ، وهذا شىء طبيعى فى سنة النطور والارتقاء قد يكون مفاجئا ، وحينئن يكسون مصطنعا ومفتعلا . والتطور الطبيعى اصيل وله ركائزه ودعائمة التي تحميه من التدهور والانهيار، واما المفاجىء المفتعل فانه يدخل على بيئة غريبة يكون دخيلا عليها لا يلبث أن ينكشف على حقيقته المصطنعة ، فيلفظه المجتمع ليعود – أى المجتمع الى تراثه بايمان أقوى وحنين أعمق ، فيبدأ التطور الطبيعى من جديد بطريقة أو بأخرى ، والبقاء للاصلح .

# عرض للفناء منذ فجر الاسلام حتى عصر بني امية والتطور المتدرج الطبيعي

« كان لمفنى مكة مذهب خاص من الفناء ، ولمفنى المدينة مذهب ( ١٠٦ ) وامتلات هاتان المدينتان وضواحيهما بالمفنين والمفنيات ، وعاش بهما فى زمن واحد من مشهورى الفن عديدون ، نذكر منهم علي سبيل المثال لا الحصر عزة الميلاء وجميلة ، والدلال ، وبرد الفؤاد ، ونومة الشحى ورحمة وهبة الله ، ومعبد ، ومالك ، وابن عائشة ونافع بن طنبورة ، وحبابة ، وسلامة ، وبلبلة ، ولذة العيش ، وسعيدة ، والزرقاء وغيرهم ( ١٠٧ ) ،

<sup>(</sup> ١٠٦ ) علما ان صلاة القربى تجمع بين اهاليهما ولهمانفس العادات والتقاليد وتتشابه ظروفهما في وجوه متعددة ، ومع ذلك فلكل منهما شخصيته الستقلة الخاصة في ميدانالوسيقي والفناء .

<sup>(</sup> ١٠٧ ) عن الدكتور محمود احمد الحقى في كتابه -حياة ـ اسحق الوصلي : الوسيقار النديم .

عالم الفكر \_ المجلد السادس \_ العدد الاول

وقد كان لهؤلاء منزلة خاصة لدى الخلفاءومما يستحق التسجيل ان سيرين كانت اول قينة في فجر الدعوة الاسلامية ، وهي مغنية مصرية مجيدة اخذت عنها عزة الميلاء ( ١٠٨ ) سيدة المدرسة الغنائية التي اوجدت الطريق المعبد لمن عاصرها او جاء بعدها . ويروى ابو الفرج الاصفهاني « ان عزة الميلاء كانت تغني اغاني سيرين » وسيرين تمثل الموسيقي المصرية القديمة ، مما جعل لعزة الميلاء شخصية جديدة ، الى جانب الطابع الشعبي في الفناء العربي التقليدي القديم .

ونحن في اهذا المجال نستعرض الزواياالمتعلقة بالتطور ، ولا نريد الاكثار من الامثلة في كل منها ، وعليه فاننا قد نذكر علما ونترك آخر ، او قد نتخطى تاريخا ثم نعود اليه في مناسبة اخرى .

« وحتى زمان الخليفة عمر بن الخطاب ظل اهل الطرب يحتفظون بما عرف من الفناء العربى المتوارث والشائع مثل الحداء والنصب والسناد » ويثبت ذلك ما جاء في العديد من كتب الادب العربي» (١٠٩) .

وعلى اثر اتساع الفتوحات التى تمت في عهد عثمان بن عفان رضى الله عنه وفي عهد سلفه ، والمماليك التى دانت للاسلام وعن طريق التيارات التى تفاعلت نتيجة لهذا الاختلاط ببن المدنيات ، وعلى الاخص المدنيات المصرية والفارسية وباصالة التفاعل الطبيعي المتدرج ترسخت التطورات الجديدة في ميدان فن الفناء ، ذلك انه جاء على مراحل سمحت بتجاوب البيئة التى اصبحت ترفض الرتابه بعد التحام المدنيات فتقبلت ، عن طيب خاطر ، ما دخل على غنائها من جديد .

ونتيجة للرقاهية والاستقرار - بعدالانتصارات عبر الفتوحات - اخذ المسلمون ينظرون الى امور دنياهم بمنظار اكثر تساهلاوتسامحا عن ذى قبل ، وبدا الاحترام لمحترفى الفناء يظهر عندما سمح الامراء والاشراف لهؤلاء بالدخول الى الدور والقصور ، وحفلت بيوتهم باهل الفناء ومحترفى الموسيقى ، وتعادل هؤلاء مع اهل الادب والشعر فدخلوا مجالس الامراء

<sup>(</sup> ۱۰۸ ) اخذت عزة الميلاء بعض الفناء عن سيربن مولاة حسان بن ثابت واخت مارية القبطية ، وكان قد بعث المقوقس الني النبي الكريم صلى الله عليه وسلم ) بمارية والمدى اختها سيرين الى حسان بن ثابت . لا وكان ذلك في العام التاسع الهجرى ٦٣٠ م ) كما اخذت عزة عن نشيط الفارسي ما جاء به من بلاد المجم من صنوف الفناء .

<sup>( 1.4 )</sup> دكتور محمد الحفني ـ نفس المرجع .

الموسيقى العربية وموقعها من الموسيقى العالمية

والاشراف ، حتى ان بعض الخلفاء طربوا للفناء (١١٠) وكان قد سبقهم فى ذلك بعض الصحابة والائمة . فالامام الشافعى رضى الله عنه اجازالقراءة بالتلحين (كما جاء فى مقدمة ابن خلدون صـ٥٦) \_ ) . « وسمع كثير من الصحابة والتابعين والائمة والعلماء والزهاد ، وممن سمع الفناء « عمر » رضى الله عنه ، روى يحيى بن عبد الرحمن ان « رواح بن المعترف \_ وهو مفن \_ غنى الناس فى الحج الاكبر ، وكان فيهم عمر فاستحسن غناءه ، كما روى ان عمر مر برجل يتفنى فقال : « ان الغناء زاد المسافر » والنعمان بن بشير الانصاري اشتاق الغناء فتوجه الى دار عزة الميلاء فطلب اليها ان تفنى ففنت من شعر لقيس بن الحطيم :

اجـــد بغمــرة غنيانهــا فهجــر ام شـاننا شـانها ؟ و «عمـرة » مـن سروات النــا ء تنفـــح بالمـــك اردائهـا

وعمرة هذه هي اخت النعمان الانصاريطالب الفناء نفسه ، ولما رأى السامعون ذلك اشاروا اليها فامسكت ، ولكن النعمان استعادالفناء وهو يعرف انه تشبيب بأخته (١١١) .

(١١٠) ان المارضة الشديدة للفناء لدى الاشراف والاسراء كانت مند المصر الجاهلي ، ذلك أن العربي فى الجاهلية كان ينظر الى الفنون نظرة بعيدة عن الاحترام فهومعتد باصله ولا يحترف من المن الا ما كان موضع احترام وفخر وهكذا فقد اقتصر فى عصر الجاهلية فن الفناء على القيان والموالي . وكا جاء الاسلام واستقبل الرسول الاعظم فى المدينة استقبالا رائعا تخلله الغناء الذى اشترك فيه كل من النساء والرجال والصبيان فكان أول غناء فى حضرة الرسول الكريم صلوات الله عليه ولا يزال الناس فى الجزيرة العربية يرددون لحن استقبال النبي العربي الكريم صلى الله عليه وسلم والذى جاء فيه :

طلب البيد علينسا من ثنيّسات السوداع وجب الشبكر علينسا من تنيّسات السه داع وجب الشبوث فينسا جنت بالامسر الطبياع جنت شهرفت الدينسة مرحبسا بسا خمير داع

عن سيرة ابن هشام عن كتب التاريخ الاسلامي ــ دوبدار : صور من حياة الرسول ص ٢٣٥ عن تاريخ الموسسيقى الاندلسية دكتور عبد الرحمن على الحجي .

ويروى ابن عبد ربه في العقد الغريد ٨/٦ عن الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم أنه مر بجارية تغني . قال ابن عبد ربه :

« ولقد ابطل الاسلام كل غناء فيه جاهلية ، وابقى ماعداه . ولما من النبي صلى الله عليه وسلم بجارية ، دفعت صوتها تغنى :

هـــل عليــي ويُحكثـــم ان لهــــوت من حـــرج

فقال صلى الله عليه وسلم: « لا حرج أن شاء الله » .

عن تاريخ الوسيقى الاندلسية ايضا ص ١٧ -

و « شبه صلى الله عليه وسلم قراءة ابي موسى الاشعرى بانها « من مزامير داود » .

نفس الرجع ص ١٧ عن ابن خلدون ٩٦٨/٣ .

وفي العقد الغريد ايضا لابن عبد دبه ٤/٦ بان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لا يحب موسى الاشسعرى لما اعجبه حسن صوته :

« لقد اوتيت مزمارا من مزامي ال داود ( عن نفسالرجع السابق ص ١٧ ) .

( 111 ) عن الجواري المنيات \_ لغايد العمروسي ص ٣٢ .

عالم الفكر \_ المجلد السادس \_ العدد الأول

وروى عن الامام الفيزالي انه قال « سمع الفناء من الصحابة ، عبد الله بن جعفر وعبد الله بن الزبير والمفيرة بن شعبة ومعاوية وغيرهم !! » (١١٢) .

والا عجب من هذا ان يسمع الفناء من الائمة الامام الشافعي واحمد بن حنبل ٠٠٠ ا وذاك مجلس يضم شيوخ الوعاظ والمتكلمين ،وشيخ المالكية والحنابلة ليستمعوا فيه ، الى من يفنيهم هذه الابيات ٠ (١١٢)

خطت اناملها فی بطن قرطاس رسالة بعبر لا بأنفراس أن زر فديتك لى من غير محتشم فان حبك لى قد شاع فى الناس فكان قولى لمن ادى رسالتها قف لى الأمشي على العين والراس

وهذا دليل على التسامح في اباحة الاستماع عند المجتهدين من أئمة الدين ، ولكن الظروف التي أحاطت بالدعوة والمسؤوليات الجسام الملقاة على عاتق المجاهدين والمدافعين عن الدين جعل للزهد عند الجميع طريقة ليتفرغ المؤمنون الى امورهم المصيرية ويعملون على ترسيخ دعائم الايمان في القلوب ، حتى اذا ما استتبت الاموروارتاحت النفوس تطلع القوم الى امور دنياهم ، وتقبلوا ما كانوا يرفضون مجرد التفكير به .

وجاء عهد الخلفاء الامويين ، فراينا اميرالمؤمنين الخليفة ( معاوية ) يطرب لفناء سائب خاقر مولى بنى مخزوم (١١٤) .

وتأبى عروبة الفناء ان تتخلى عن طابعهاوشخصيتها في هذا العصر رغم ما ادخل عليها . • من الاقتباسات الرومية والفارسية وغيرها .

ودخل الفناء المتقن ـ كما اطلق عليه عنطريق ما سبق ، ان جاء به سائب خاثر وبدات النهضة الموسيقية تأخذ طريقهاالعلمى ، فوضعت التآليف الخاصة بالعلوم الموسيقية والغنائية ، فوضع يونس الكاتب : ـ كتاب النفم ـ وكتاب القيان ، فكان نواة لما صنف بعد ذلك في هـ لما المجال في العصر العباسى الذي يعد قمة المجدفي العصور العربية تفتحا على العلم ، وتقدما مدنيا وثقافيا . وفيه ظهـرت المواهب التـى صدرت اصول فن الفناء الى الاندلس ومنها الى العالم ، فكانت سراجا ينشر سننن اشعته على اوروبا فيحيل ظلماتها نورا وضياء .

<sup>(</sup> ١١٢ ) نفس المرجع ص ( ٣٣ ) .

<sup>(</sup> ١١٣ ) نفس الرجع ص ( ٣٣ ) .

<sup>(</sup> ١١٤ ) كان ابن جعفر يعقد المجالس للفناء يحضرهاوجهاء العرب ، وقد شهد معاوية الفناء عنده مرتبن ، وطرب من سائب خاتر واثنى عليه حين سمه يغني قول حسان ابن ابت :

لنا الجفنات الفر يلممن في الدجي

واسيافنا يقطرن من نجدة دما

<sup>«</sup> عن الجوارى الغنيات ص ١٩ لغايد العمروسي » .

ويصف الاصبهاني في الاغانى ـ كتابالاغانى ـ ليونس الكاتب: بانه اول كتاب في الفناء وقد عاش (( الكاتب )) في المدينة وتتلملعلى ابن عباد واخذ الفناء عن ابن سريج ومعبد وابن محرز والغريض ، وهذا ما جعل كتابه ( كتاب الاغاني ) مرجعا أصيلا ومصدرا هاما رجع اليه مؤرخو الفناء بعده .

ومن الذين كانت لهم ثقافة موسيقية : يحيى المكي وقد لجا اليه ابراهيم الموصلى وابن جامع وفليج ابن العوراء في الفناء القديم يأخذون عنه ويتلقفون منه ، وقد وضع يحيى المكي كتابا في « الاغانى ونسبها واجناسها » ولكن الاصبهاني يقول بان كتاب يحيى المكى لم يخل من اخطاء فادحة في نسب الغناء وخلط فيه تخليطا كتيرا .

وتوفرت فى اسحاق الموصلى مؤهلات له تتوفر لفيره من المفنين ، وقد أحاط بعلوم عصره الى جانب معرفته بفنون الاقدمين ، وسعى الى ترجمة ما رسمه الاوائل مثل اقليدس ومن كان قبله ومن جاء بعده من أهل العلم . والف كتبانى الفناء عديدة ، منها ما يختص بالاصول والقواعد الموسيقية ، ومنها ما كان يتكلم عن أخبار المفنين والقيان .

# دور الغيلسوف الكندي في السلم (الملون المعدل):

مقارنة بن سائم الكندي ، وفيثاغورس ، ويوهانسباستبيان باخ

ومن العظماء الذين كان لدراساتهم اكبرالافضال في العطاء العالم: الكبير والفيلسوف العربى الشهير يعقوب بن اسحاق الكندى الكنى ( بابسي يوسف ) ، وقد عاصر الموصلي وعاش من بعده حوالي اربع وعشرين سنة (١١٦) .

وللكندى مؤلفات في أصول التلحين عند العرب في تلك العصور ، وبالرجوع اليها يمكن فهم المصطلحات التي وردت على لسان الاصبهاني في كتاب الاغاني .

وقد (١١٧) « درس يعقوب الكندى فى بغدادالعلوم العقلية المستقاة من ترجمة التأليف اليونانية والسريّانية والهندية ، وتبحر فى علوم اللفة والادبوالفلسفة وغيرها ، ويصفه الاستاذ كوروكيس عواد بانه جديربان ينعتبالمنقح للفلسفة اليونانية.

ويعتبر ابو يوسف الكندى من المؤلفين المكثرين ، ومؤلفاته تربو على مئتين واربعين كتابا ورسالة في سبعة عشر علما واختصاصا ، على انمن هذه الرسائل ما هو صغير الحجم لا يتعدى الورقات العشر ، ومنها ما هو واسع في موضوعه واسهابه » .

<sup>(</sup> ١١٥ ) ومن اداد المزيد من هذه الملومات فعليه بكتابالاغاني للاصبهاني ، وفي سلسلة اعلام العرب قصسة حيساة السحاق الموصلي للدكتور محمود احمد الحفني وفيه يجمعالكثير المنيد من الملومات الوثوقة عن هذا الموسيقار المبقرى.

<sup>(</sup> ١١٦ ) ولد يعقوب الكندى في الكوفة عام ( ١٨٥ هجرية : وتوفي : عام ٨٠١ ميلادية ) .

<sup>(</sup> ۱۱۷ ) « الكندى » سلسلة اعلام الوسيقي العربية \_مجدى العقيلي .

وقد رأيت تثبيت هذا الموجز عن حياته ايمانا مني بما لهمن افضال على الموسيقى الفربية خاصة لأن السلمالكروماتيكي المتداول اليوم قد أتى به الكندى منذ نيف وألف عام .

وتعددت انواع العلوم التي بحثها في كتبهومنها: الفلسفة والطب والهندسة والفلك والموسيقي ... وغيرها الكثير مما يضيق المجالءن شرحه .

وقد كان لعبقريته منزلة خاصة عندالخليفة المأمون الذى كلفه بنقل العلوم اليونانية والسريائية الى اللغة العربية ، كما ان المتصم اختاره مربياومؤدبا ومعلما لابنه أحمد .

ولن اتعرض ها هنا لما لاقاه من الحسدبسبب منزلته وجاهه ، وما حيك حوله من مكائد ومؤامرات ، لان ذلك خارج عن نطاق بحثنا .

من هنا يبدأ الدور الثانى لتطور الموسيقى العربية فى العصر العباسى الأول (١١٨) وظهرت مدرسة الشراح الاغريقيين ، كان الكندى رائه دهذه المدرسة واستاذها الأول وموجدها بلا منازع . (١١٩)

كان ظهور هذه المدرسة وانتشارها قبيل منتصف القرن الثالث الهجرى - التاسع الميلادى - في عصر الخليفة المعتصم بين ( ٨٣٣ – ٨٤٣ – م ) .

وفى القرن العاشر الميلادى ـ الرابع الهجرى ـ ظهر الاستاذ الثانى لشراح المدرسة الاغريقية وهو : محمد ابو النصر الغارابى ـ وقد قمت بتحليل ومقارنة لنماذج مختارة من أعماله الموسيقية في المتلائمات والمتباينات (او المتنافرات) في بداية هذه الدراسة ـ الذي جاء امتدادا لما كان قد بدأه الكندى من قبل . وعسرض الفارابي في كتاب « الموسيقى الكبير » الشيء الكثير من المقارنات بين الابعاد الفيثاغورية ـ مع التسميات اليونانية ـ والابعاد العربية ـ وسبق ان المعت الى تقديره واحترامه لمن سبقه من اهل الصناعة بما فيهم اصحاب النظريات الاغريقية .

ونجد فى سلم الكندى شبها كبيرا فى تقسيم الابعاد بالمقارنة بينه وبين السلم الفيثاغورى المعتمد فى بناء السلم الموسيقى الفربى المتداول . حتى وفى تحديد نسب التجزئة للفاصل الطنينى مثال ذلك .

(ليما - Limma - بقية/كوماً - Comma فضله) .

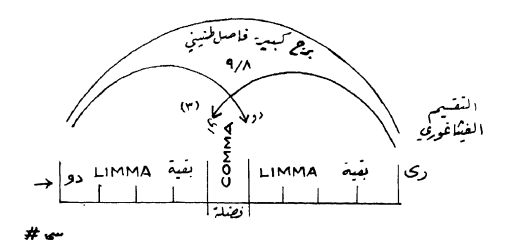
فالليما - تعادل اربع كومات والكوما - تعادل ١/٩ من الفاصل الطنيني - ( تقريبا ) .

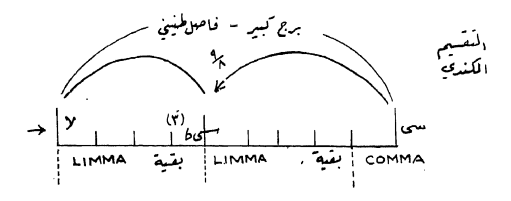
ا - قسسم الكندى الديوان الكامل السى اثنتى عشرة درجة - تنفصل الدرجة عن الاخرى بمعدل نصف صوت - .

۲ - ينشط الفاصل الطنيني عند الكندى الى نصفين غير متساويين - بقيتان وفضلة - وهذه مقارنة للتقسيم الفيثاغورى مع تقسيم الكندى الذكور .

<sup>(</sup> ۱۱۸ ) وكان الدور الاول لسعيد ابن مستجح ومن اقتدى به من معاصريه ومن تبعهم :

<sup>(</sup> ١١٩ ) فقد سبق الفارابي الذي جاء من بعده ليتمم ماكان قد بداه .





<sup>(</sup> ١٢٠ ) سبق أن أعطينا رأى العالمة وديع صبراوالعلماء الغربيين الذين استشهد برآيهم حول السلم الطبيعي الكبير المستق من السلم المينودي اليوناني - المصطنع .

<sup>(</sup> ۱۲۱ ) تسمى هذه الاشارة : « دييز » وهي تعنى رفعرنة العلامة ـ مقدار نصف صوت ملون الدالم . ( Limma + Comma : اي بقية وفضله :

<sup>(</sup> ۱۲۲ ) تسمى هذه الاشارة «بيمول » وهي تعني خفضرنة العلامة مقدار نصف صوت ملونChromatique ( بقية وفضله ) . ( Limma + Comma

عالم الفكر - المجلد السادس - العدد الاول

وفي ما يلى مقارنة وتحليل بطريقة حسابيةلنفس التقسيم الخاص بالفاصل الطنيني (١٢٢)

# السلم الفيتاغوري السلم الغندي السلم الغندي السلم الغندي السلم الغندي السلم الغندي كامـل السلم الغندي كامـل السلم الغندي السلم الغندي كامـل السلم الغندي كامـل السلم الغندي المال ا

( ۱۲۳ ) عن « الكندى » في اعلام الموسيقي العربية ـ الجدى العقيلي .

( ١٢٤ ) يقصد على حساب تقسيم الوتر وباعتبار مطلق الوتر نقطة الانطلاق ولهذا الهضلية منطقية .

( ١٢٥ ) سبق تعريفها ككومتًا وهنا الفت نظر القارىء غيرالطتلع الى ان السى دبيز يعلو الدو الطبيعية بمقداد كوما \_ Comma \_ أى فضلة وهذا هو الفارق بيننا وبينهملاننا ابقينا المسافة بين علامتي ( سبي ـ دو ) محافظة على بعدها الطبيعي بمقدار بقية فقط أى ما يعادل اربع كومتّات فيثاغورية ، في حين أن علامة سبي ديبز تغير في نظام الابعاد مسببة تعديلا مضرا في حدود بعدى البقية في السلم الطبيعي .

اى تجمل بين ال: \_ مى وال: \_ فا \_ بقيةوفضلة بواقع خمس كومتّات بدلا من اربع فيصبح موقع السي يعلو موقع الدو بمعدل (كومتًا \_ فضلة).

كما تجعل بين ال : سي \_ وال : \_ دو \_ بقية وفضلة بواقع خمس كومات بدلا من اربع فيصبح موقع ال مي ، يعلو موقع ال في ، يعلو موقع ال أب يعلو موقع ال مي ، يعلو موقع ال في الله عند الله في الله عند ال

وتوضيحا لذلك أقول: أن رفع علامة سي بواسطة اشارة دييز يجعل مسافة البعد خمس كومّات فيثاغودية بحيث ترتفع وتعلو علامة ال سي دييز فوق علامة دو وهي علامة اساسية مفروضة يمنع تحريكها عند التجزئة . وما يحصل للبعد سي ، دو س من تفيي في النظام والبناء يحصل للبعد س مي ، فا سوبالتالي فان النظام التعاقبي في دائسرة الخامسات التامة الوابعات التامة الهابطة الذي يفترض فيه تسلسلا هندسيا صاعدا كعقد منظوم متسلسل الحلقات يتهدم هيكله وينهار بحيث يزداد عدد الفضلات ويتكاتف مبتعدا عن الملامات الاصلية ومولدا بقية جديدة غريبة بعد ورود كل اربع فضلات غريبة جديدة .

اما نظام ترتيب ابعاد الكندى على اساس انصاف الصوت في المتساوية دون التعرض للبعدين الصغيرين ـ مي ، فا ـ و ( سي ، دو ) يجعلنا على عتبة السلم بسبهولة ، قدتكون فيها بض الشوائب ولكنها خالية من المحظورات لأن النظام التعاقبي في دائرة الخامسات التامة الصباعدة او الرابعات التامة الهابطة ـ قابل التطبيق في نظامه الهندسي مع تسلسل حلقاته بفارق نصف فضله (١١٢) تقع في منتصف البرج الشطورالي نصفين ، احدهما يتضمن بقية والآخر يتضمن بقية وفضلة فاذا اخذنا نصف الفضلة واضفناها الى البقية السابقة نكون قد طبقنا نظرية باخ الذي جاء بعد الكندى وفضلة فاذا اخذنا نصف الفضلة واضفناها الى البقية السابم المعدل الشبيه بسلم الكندى مع فارق بسيط لا يتعدى باجيال لمرفض السلم المورادي من الصوت وكانت عملية التعديل هذه موضع صراع واحد ورد الى ان ثبت لدى العاملين في التأليف الموسيقي ان هذا التعديل كان فتحا جديدا في العلوم النظرية والتطبيقية في العالم الفربي ـ وهذا يثبت ما كان لبعد نظر الكندى من



الموسيقى العربية وموقعها من الموسيقي العالمية

أهمية ، لأن التقسيم الذى اتى به كان حلا وسطا ظل علماءالغرب في حيرة للوصول اليه ويحق لنا ان نفتخس بعبقرية الكندى الذى اوجد في القرن التاسع الميلادى السلم الملونالعربي السليم والقابل التحول الى سلالم متعاقبة على قاعدة الخامسات التامة الصاعدة ، او الرابعات التامة الهابطة كما في الثال التالي :

### \_ مقارنة \_

### الظاهرة الاولى:

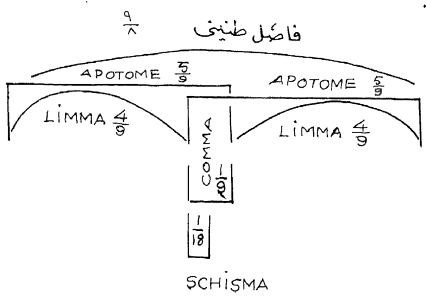
ا ـ بدأ الكندى ـ ومن عاصره أو جاء قبله بفترة من المغنين الموسب . بتحديد الدرجات الموسسيقية وتسميتها باسماء الاحرف الابجدية العربية . ابتداء من نقطة الانطلاق للوتر المطلق الاول ـ أى الاعلى ـ حسب المسطلح قديما ـ والذى كان يسمى ( بم ) أو على الاغلب ما يقابله في التسمية العربية الحالية ـ عشيران ـ وهي بالنوتة الغربية تعادل ( لا ) .

٢ ـ قبل اطلاق التسمية المعروفة للعلامات الموسيقية الفربية والتي تبدأ بدو ، ره ، مى الغ ... ( ١٢٥ ب )
 كان الفربيون يطلقون على العرجات نفسها اسماء الاحرف الابجدية الفربية تماما كما سبق للكندى أن أطلق الاحرف الابجدية ـ المربية على العرجات الموسيقية المربية هكذا : ـ

| مواقع النرجات<br>على آلة العود | مطلق<br>البم | سبابه<br>البم | وسطى<br>البم | مطلق<br>الثلث | سبابه<br>۱۱ثلث | وسطی<br>۱اثلث | مطلق<br>المثنى | سبابه<br>المثنى | الخ  |
|--------------------------------|--------------|---------------|--------------|---------------|----------------|---------------|----------------|-----------------|------|
| رقم الدرجة                     | 1            | 2             | 3            | 4             | 5              | 6             | 7              | 1<br>8          | الخ  |
| اسم الدرجة                     | A            | В             | С            | D             | Е              | F             | G              | A               | المخ |
| الاسم الحالي                   | LA           | Si            | Do           | Ré            | Mi             | Fa            | Sol            | LA              | الخ  |

مع التكرار اللازم في الطبقات المليا او الدنيا ، فهل هناك من توارد في الافكار ( ١٢٥ ج. ) ام هو اقتباس عن الكندى ؟

( ۱۲۵ ) نصف فضله \_ نصف کومتًا ( او ما يسمى فيحسباب فيثاغـودس Schisma ) انظر الثـال ( شـكل ـ ۲۲ - ) .



عالم الفكر \_ المجلد السادس - العدد الاول

 $\rightarrow$ 

وتجمعها الكلمتان العربيتان : (( دار" منفتصتل ) .

وتستطرد الباحثة الالمانية فتقول:

التسمية الجديدة ( ١٢٥ د )

« وهذه \_ تقصد الحروف العربية \_ كثيرا ما نجدها في مصنفات موسيقية لاتينية مشتملة على كثير من المسطلحات المربية . والمصنفات اللاتينية المذكسورة ترجع الى القرن الحادى عشر ، وقد عثر عليها في جبل ( كاسينو ) الذي كان يقيم فيه العرب ، ويذكر الدكتور محمود احمد الحفني في قصة حياة زرياب معلقا على هذه الرواية فيقول :

(( ذكر العالم الانجليزي هنري جورج فارمر مثل هذاالقول في مؤلفاته عن الموسيقي العربية )) .

وهذا قريب من المنطق الى درجة معقولة جدا . انما تبقى كلمة ( سي - si ) وهى تمثل الدرجة السابعة في السلم الموسيقى الحالى - باعتبار علامة دو اساس السلم الطبيعي الكبير (الديوان الطنيني) . وعلامة سي حاسته وقد اعتبرت الدرجة الحساسة لأن الارتكاز عليها يجعلنا نحس رغبة ملحة بالصعود الى العلامة التى تليها مباشرة وهي جواب قراد النقمة - اى تحس رغبة بالاستقرار على علامة ( دو ) لذلك يطلق على الدرجة السابعة اسم حاسة أو - Sensible - واطلقت على الدرجة السابعة - الباحث .

### الظاهرة الثانية :

وتختص بالتسمية الحديثة للعلامات المحولة بحيث يستفنى عن استعمال اشارات التحويل وتوضع تسمية جديدة للعلامات اللوئة \_ La Gamme Temperéé \_ في السلم العدل \_ La Gamme Temperéé \_ كما يلي : التسمية القديمة

Do Do # Re Ré # Mi FA Fa # Sol Sol # LA LA # Si Do

Do Lo Ré Té Mi FA RA Sol Tu LA Di Si Do Do.....re....mi...fa.....sol.....ترتيب السلم الطبيعي انطلاقا من ( دو ) ل اشی ط ح ز و la..... si (اقرأ من اليسار) ج ب أ E 0 7 V A 9 1. 11 7 - 1 - K C.... G..... A.... B

ان علامة ( La ) وكانت تسمى ( A ) هى الملامة الأولى . فى السلسلة عند الفربيين وعند العـرب فى نقطـة البداية A وتقع على مطلق وتر البم فى العود وجدير بالذكران ملامس البيانو A في العرب علامة الله الداية A او الداراً ) ، ( A ( A ) .

وهكذا نرى ان الغرب بعد الف عسام ونيف يعسود الىاعطاء التسمية الخاصة بكل علامة مستقلة وعدم ربط العلامة

الموسيقي العربية وموقعها من الموسيقي العالمية

# السلم المعدل كما شرحه الكندى:

جزا الكندى في سلمه الديوان (L'Octave) الى اثنى عشر جزءا صوتيا بنى على اساس طول الوتر ، بحيث يكون قابلا لتنفيذ عملية الخامسات المتعاقبة باقل فوارق مما ينتج عن تحويل السلم الفيثاغورى الى سلم ملون ، وهو كما يرى مساوحة التجزئة ـ الشكل ـ عبارة عن سلم ملون جاهز ومؤسس على طريقة تقسيم الوتر ابتداءمن مطلقه حتى جواب هذا المطلق ـ منتصف الوتر المطلق ـ وهو قابل التكراد ، وتبدأ التسميف بالحرف الاول من الابجدية ـ أ ـ ثم تتعاقب الاحرف الابجدية حتى اثنتي عشرة درجة بابعاد انصاف الصوت كما يلى : \_

ا ـ ب ـ ج ـ د ـ ه ـ و ـ ز ـ ح ـط ـ ى ـ ك ـ ل ـ ما ـ لا ـ سط ـ س ـ دو ـ ره ـ مه ط ـ مى ـ فا ـ صـولط ـ صول ـ لاط ـ لا (١٢٦)

# بين المشرق والمغرب:

« أن مهمة أبطال هوميروس في الحياة هي استغلال مواهبهم البشرية إلى أقصى حد ، فاذا ما نجحوا في تحقيق ذلك أثبتوا أنهم على مستوى المسئولية ، وأنهم رجال حقيقيون كاملون » .

« ٠٠ فانسان الالياذة والاوديسان يجب ان يعيش بطلا ويموت بطلا ، فان لم يفعل فسوف لا يعد من الابطال الحقيقيين . (١٢٧)

كذلك كان مبدأ أبى الحسن على بن نافع اللقب بالزرياب (١٢٨) أو الزرياب (١٢٩) اى ان ان يستفل مواهبه الى اقصى حد ، وبشتى الطرق حتى ولو كان ذلك على انقاض رصيد استاذه

بالاخرى . مما يعطي لكل درجة تتضمن نصف صوت شخصية ستقلة . والفضل يعود الى السلم شبه المعلل الذى اتى به الكندى فى الاصل ثم اجرى عليه يوهان سياستان باخاللمسات الاخية بفارق  $\frac{1}{\sqrt{\lambda}}$  او (Schisma) (تقريبا) .

واعتقد أن التاريخ سيعيد نفسه عند استعمال الارباع (بوليفيا في سلالمنا العربية الاصيلة »، التي ستكون ظاهرة جديدة على الغرب أنما سسنكون نحن في هذه المرة فارضسي السلم الجديد وواضعي اسسه وتسميته بائن الله .

( ١٢٥ ح ) علما أن الفرب أخذ عن العرب بنفس الطريقة الارقام العربية التى وضعها العرب على أساس الزوايا الهندسية باعتبار كل ذاوية تمثل عددا وأحدا في الرقيم هكذا ::

راويتان للرقم اثنين ، وزاوية واحد للرقم واحد . 9 9 6 7 8 9 1 2 3 4 5 6 7 8 9

اى بدون زوايا: ٥ وهكذا فهو لاشيء ويقال لمن يعودخالي الوفاض: ( عاد صفر البدين ) .

( ١٢٥ د ) تقع الاسماء الجديدة على الملامس السوداءمن البيانو .

( ۱۲۲ ) ظاهرتان من طبیعة واحدة استرعتا انتباهی فالتسمیة . احداهما تتعلق بتسمیة مشابهة غریبة ( مـن العصر الكلاسیكی ) للعلامات الوسیقیة ، والثانیة تتعلق بتسمیة اخری مشابهة من زاویة مختلفة ( معاصرة ) لبعض العلامات الوسیقیة .

( ۱۲۷ ) هومبروس - شاعر الالياذة والاوديسا ( ص -١١١/١٠٩ للدكتور عبد المعطى شعراوى .

( ۱۲۸ ) الزرياب بفتح الزاي طائر غريد ـ وقد سميبه لجمال صوته وحسن صورته وسواد لونه .

( ١٢٩ ) والزرياب بكسر الزاي هو الذهب او مائه وهومجرب فن الفارسية ب المعاجم اللغوية .

اسحاق بن ابراهيم الموصلى - كان ابراهيم ايضااستاذا له من قبل - فهولايبالى انغضب الموصلى او رضى ، همه ان يصل ... ان يحوز رضى الرشيد ... ان يحتل المكانة اللائقة بمواهبه .. وهكذا فقد تحدى وجابه وتمرد واصر فكان لهما اراد ..

رفض طلب الرشيد الفناء على عوداستاذه ... ولم يتورع عن الجهر بان صنعته تتطلب ترتيبا آخر للعود ، وتشدد في رفضهوابائه وقال للرشيد:

ـ لى عود نحته بيدى ، وأرهفته باحكامى ، . . . ولا ارتضى غيره ، وأمر الرشيد باحضار العود الذى صنعه زرياب . وتفحصه الرشيد فلم يجد فيه جديدا فقال : ما منعك أن تستعمل عود استاذك فأجاب زرياب :

۔ ان كان مولاى يرغب فى غناء استاذىغنيته بعوده وان كان يرغب فى غنائى فلا بد لي مودى .

نقال الرشيد: ما أراهما الا واحدا فأجابزرياب:

- صدقت يامولاى ، ولا يؤدى النظر غيرذلك ، ولكن عودى وان كان قدر حجم عوده ومن جنس خشبه ، فهو يقع من وزنه في الثلث،أو نحوه ، واوتارى من حرير لم يفسل بماء سخن يكسبها انوثة ورخاوة ، وبنمها - يعنى وتر البم وهو الاول من أعلى كما عرفنا - ومثلثها - يعنى وتر المثلث كذلك - اتخذتها من مصران شبل ، فلها الترنم والصفاء والجهارة والحدة اضعاف ما لفيرها في مصران سائر الحيوان ، ولهامن قوة الصبر على تأثير وقع المضارب ما ليس لفيرها .

فأعجب الرشيد ببراعة وصفه ، وامره بالفناء ، فاندفع يفنى : يا أيها الملك الميمون طائره هارون راح اليك الناس وابتكروا.

فقال الرشيد لاسحاق بعد أن استولى عليه نظرب وتمكن منه الاعجاب :

« لولا اننى أعلم من صدقك على كتمانه أياك لما عنده وتصديقى لك من أنك لم تسمعه قبلا لانزلت بك العقوبة لتركك أعلامى بشانه ، فخذه اليك واعتن به حتى أفرغ له فان لى فيه نظرا » .

ماكنت أود أن أسرد هذه القصة لأن وجهةنظرى قد تدين زريابا ، ولسنا في هذا المجال لنترك هدفنا الاساسى ونناقش ظروف زريابوموقف استاذه الذى سعى لهذه المقابلة ليعتز بتلميذه أمام الخليفة، فاذا بالتلميذ ينتهز الفرصة ليحاول اغتصاب عرش الفناء من استاذه وهو الذى لما زال في بداية الطريق .

ولكن النتائج التي ترتبت على هذه الحادثة والتطور الذى حدث من جرائها جعلتنى أعدود فأسردها ، وقد لا تكون جديدة على القارىء لانه وردت في أكثر كتب الادب العدربي والتداريخ الاندلسي ، ولانها كذلك كانت نقطة التحول في الاتجاه الفني الفنائي الذي انطلق مع هجرة زرياب من شرقنا العربي الى المفرب الاقصى حاملا لواءالفن الموسيقى الفنائي العربي الى العالم الفربي قاطبة معلما ومهذبا لا يجاري .

ورغم العتبواللوم اللذين يستحقهمازرياب فانه لايمكن تجاهل ما قام به فىالخفاء من تجارب على عوده حتى تمكن من اعداده هذا الاعدادالمتقن وفى ذلك اشارة الى ظهور موهبة متفتحة يافعة تسمى الى التحرر من الرتابة المتبعة فىالاقتداء ، وبالتالى التطلع الى آفاق جديد على طريق الابتكار والتجديد والابداع .

وكان أن غضب الاستاذ ، ومن حقه أن يفضب ، بعد أن تكشفت له فى تلميذه نزعة الوصولية الجاحدة فلم يراع مشاعر استاذه اسحاق ولا كرامة أبيه ابراهيم الذى كان له معلما من قبل ـ وكتم الاستاذ ما فى نفسه ،الى أن خلا بزرياب فقال له:

« ان الحسد اقدم الادواء ، والدنيا فتانة ، والشراكة في الصناعة عداوة ، ولا حيلة في حسمها وقد مكرت بي فيما انطويت عليه من اجادتك وعلو طبقتك ، وقصدت منفعتك ، فاذا أنا قسد اتيت نفسي من مكمنها بادنائك وعن قليل تسقط منزلتي ، وترتقى انت فوقى ، وهذا ما لا أصاحبك عليه ، ولو انك ولدى ، ولولا رعيى لذمة تربيتك لما قدمت شيئا على أن اذهب نفسك وليكن في ذلك ما كان ، فتخير في اثنين لا بد لك منهما : اما أن تذهب عنى في الارض العريضة لا اسمع لك خبرا بعد أن تعطيني على ذلك الايمان الموثقة ، وانهضك لذلك بما أردت من مال وغيره ، واما أن تقيم على كرهي ورغمي مستهدفا لسهامي فاني لا أبقى عليك ولا أدع اغتيالك ، باذلا في ذلك بدني ومالى فاقض قضائك . »

لقد كان باستطاعة زرياب أن يستمر فى التحدى، وأن يكشف الصراع الخفى أمام الخليفة فيكسب الجولة الثانية ويتبوأ عرش الفناء في بفداد .

ولكن طموحه كان ابعد حدودا ، او قديكون ـ بعد أن خلا الى نفسه ـ احس بالذنب، ففضل ترك الصراع مع استاذه ، ليبدأ صراعاجديدا مع شيء أقوى وأعمق أثرا وأشد قسوة ، مع المجهول ، مع المستقبل ، بل مع الحياة ، فأذا انتصر على المجهول وضمن المستقبل فقد عاش بطلا ونعم بالحياة . والا . . . فليمت بطلا في التخلي عن التحدي لمعلمه اعترافا بما له عليه . وتأكيدا لثقته بنفسه ومستقبله ولامكانية نجاحه في كل ميدان ومكان . . . .

# زرياب في الاندلس

... ووصل زرياب المفرب تاركا بلادالمشرق للمشرقيين ، وقد صمم وعزم وخطط ليبنى عالما موسيقيا جديدا يرفع باسمه الى دنياالخلود .. ووصل تونس فاتصل بصاحبها زياد الله الاغلبي (١٣٠) ثم ترك تونس (الأسباب تتضارب الآراء حولها ولا تؤثر على بحثنا) بحثا عن مجال أوسع وأكثر خصبا ، فاتجه الى المفرب الاقصى ، ومن هناك كتب الى الحكم الاول (١٨٠ - ٢٠٦ ه / ٢٩٦ - ٢٠٦ م ) بن هشام الاول أمير الاندلس ـ الذي عرف بشملفه وولمه بالموسيقى \_ يطلب السماح له بدخول الاندلس بعد أن شرح له أمره وذكر قابلياته وامكاناته ،

<sup>(</sup> ۱۳۰ ) ابن عبد ربه العقد الغريد ٣٤/٦ سميرشبحاني (اشهر المغنين عند العرب » دكتور عبد الرحمن الحجى . « تاريخ الوسيقي الاندلسية ص ٢٨ .

فسر الحكم بالكتاب ورحب به ودعاه للحفسور ( ١٣١ ) عبر زرياب, زقاق طارق \_ المضيق \_ صحبة اسرته وآماله في تبوىء عرش المجد الفنى ، ولكن الحكم وافته المنية قبل وصول زرياب ( ٢٠٦ هـ / ٢٠٢ م ) وكاد يعود ادراجه ، ولكن ثمة من اقنعه بان الامير الجديد وهو عبدالرحمن الثانى اللقب بالاوسط ( ٢٠٦ – ٢٣٨ ه / ٢٨٨ م . ) يفوق اباه رغبة بفنه ، وهكذا وبعد مكاتبات واتصالات ، دخل زرياب الاندلس لتدخل الموسيقى في عهد جديد ، واحتفل الامير بمقدمه حين قارب قرطبة (Cordoba) اعظم احتفال لدرجة انه خرج بنفسه لتلقيه ، (١٣٢)

# زرياب المعجزة او الاصالة الموسيقية العربيةالاندلسيةاو نقطةالتحول في تاريخ الموسيقي في العالم

كانت البادرة التى ظهرت باستقبال الاميرلزرياب ومجالسته حين « ٠٠ اكرمه غايةالاكرام وادنى منزلته وبسط المله ، وذاكره فى احوال الملوك وسير الخلفاء ونوادر العلماء ، فحرك منه بحرا زخر عليه مدّه ، فاعجب الامير به وراقهما أورده ، وحضر وقت الطعام فشرفه بالاكل معه هو وأكابر ولده ( ١٣٣ ) » مما شجع زرياباوبعث فى نفسه الامل . فراح ينفذ مخططاته فى نشر الموسيقى المشرقية ، والعادات الاجتماعية العربية ، حتى عمت البلاد وتجاوزت الحدود فانتقلت الى العالم الاوروبى قاطبة ( ١٣٤ ) وكان أن أسس أول معهد موسيقى ، واستدعى المغنين من الدينة المنورة لنشر الاصول الموسيقية الموبية القديمة ( ١٣٥ ) الاصيلة وانما بالطريقة

<sup>(</sup> ۱۳۱ ) المقرى - نفح الطيب - ۱۲۶/۳ دكتور عبدالرحمن الحجى « تاريخ الموسيقى الاندلسية ( ص ۲۸ ) . ( ۱۳۱ ) المقرى ، نفح الطيب ۱/۶٫۱ ، ابن خلدون المقدمة ۱۱۰۵ ، ( عن الدكتور ع.ع الحجى « تاريخ الموسيقى الاندلسية » ص ۲۹ - دكتور السيد عبد السلام« تاريخ المسلمين وآثارهم في الاندلس » ص - ۲۳۳ -

<sup>(</sup> ۱۹۳۳ ) ابن هذا الاترام والتبجيل في ذلك العصر ( ۲۰۰۰ - ۲۳۸ ه / ۲۸۰ - ۸۵۲ م ) من عصراودوبي متقدم ( ۱۲۵۰ - ۱۷۹۱ م. ) وهذا التاريخ يمثل الفترة التي عاشفيها موزارت ( W. Amedeus Mozart ) ذلك العبقسرى النمساوي وهو الذي اتي بالامجاد لبلاده بعد ان دار العالمينشر موسيقاه ولما عاد الى مسقط راسسة ( سالزبودغ ) وعاش في قصر حاكم المدينة وجعلت اقامته في صغوف الخدم يعامل كما يعاملون ويهانكما يهانون وياكل في المطبح اسوة بالخدم وعلى مواندهم ولم يكن بتهوفن ( L.V. Beethoven ) الذي عاش في نفس الفترة ( - ۱۷۷۰ - ۱۸۲۷ ) باوفر منه حظا الا بقد تمرده الشخصي على العادات والتقاليد ،وكلاهما عاشا وماتا فقيرين حتى ان جثة مودات كانت رهيئة على دين لم يسمح بدفنها الا بعد ان دفع الحاكم هذا الدينوبين عصر ذرياب وموزارت وبتهوفن ما يقرب من الالف عام . وبالمقارنة بين العصرين يتضح لنا تباين المستوى الحضاري والفكري في مدى تقدير العصر اللهبي الاندلسي . وكذلك العباسي لاهل الفن مع مالاقاه نوابغ العالم الموسيقي في علم الموسيقية وبداية الرومانتيقية في ابراز تاديخ المجد العربي في عالم الموسيقي . ( الباحث ) .

<sup>(</sup> ١٣٤) يقول دكتور جودت الركابى في كتابه (( فالادبالاندلسى )) ... وفي اثناء حكم عبد الرحمن الثانى قدم الاندلس من بفداد المفنى زرياب تلميذ اسحق الموصلى ، وقد كان له تأثير كبير في نقل كثير من العادات الشرقية السائدة في بلاط بنى العباس الى بلاد الاندلس وقد اخذت تليك العادات الحضرية تنتشر في كثير من التأتق والذوق الناعم وتبدو على الاخص في الماكل وفي قوانين المادب والحفيلات ، وقد كان لقدوم زرياب تأثير كبير في الحياة الاجتماعية والادبية والنبية .

<sup>(</sup> ١٣٥ ) وجاء في الاغاني على ابراهيم الوصلى ما يثبت وجود الفناء العربي الاصيل المنودات في ادض الحجاز من قبل ان يدخل اليها التطعيم الذي اتينا على ذكره سابقا ، وهذا في اعتقادى ساعد على استمراد الطابع العربي دغم ما دخل على الفناء الحجازي من الوان مستوردة .

المؤسيقي العربية وموقعها من الموسيقي العالمية

التى يحسها زرياب نفسه ، وأضيف الى لقب القديم لقب اضافى جديد فأصبح « زرياب القرطبى » نسبة الى موطنه الجديد . وخصصله الامير راتبا شهريا قدره مئتا دينار بالاضافة الى منح الاعياد والمناسبات والمخصصات الاخرىله ولعائلته ( ١٣٦ ) ،

وكان أول طلاب معهد زرباب الموسيقى ( ١٣٧ ) ابناؤه الثمانية وبئتاه عليه وحمدونه ، بالاضافة الى عدد آخر بعضهم من الفسلمان والجوارى ، امثال « متعة » و « مصابيح » وغيرهما .

 $\rightarrow$ 

يقول الاصفهاني في الاغاني ـ جه ـ ص ٢٠٢ «عن حمادعن اسحاق عن ابراهيم الموصلي انه قال : اول من تعلمت منه الغناء مجنون كان اذا صيح به : يامضر ، يهيج ويرجم فبلغني انه يفني اصواتا ـ الحانا ـ فيجيدها ، اخذها عن قدماء اهل الحجاز ، فكنتادخله الى فاطعمه واسقيه واخدعه حتى آخذ عنه وكان حاذقا ، فأول صوت أخذته عنه :

ارسلسى بالسسلام يسسا سلسم انسى

منه علقتكهم غنسسى فقهم

ويستطرد الوصلي:

ثم مكثث زمنا آخذ عنه ، وكان اذا عاد اليه عقله مسناحدق الناس وأقولهم على ما يؤديه ، ثم غاب عنى فما اعرف خبره » .

وهذا يؤكد وجود ضرب من الغناء العجازى الاصيل قبل ادخال ما جاء به سائب حائر وطويس وابن مسجع من غنساء الفرس والروم .

وجدير بالذكر اننى في دراستى الشخصية لبعض الالحان الشعبية الحجازية ( عندما كنت في جدة اعمل على تأسيس القسم الموسيقى في الاذاعة العربية السعودية ( ١٩٥٨–١٩٥٨) وقد استمعت الى الكثير من الالوان المحلية في كل من مكة وجدة والمدينة النورة وجوادها فلمست الطابع الحجازى الاصيل، وكان يفلب على الخطوط اللحنية ( مقام الحجاز) ويلاحظ ان اسم النفم يحمل اسم القطر الحجازى وينشر في اغانى عدن واليمن وحضرموت وعمان كما لاحظت عندما اتيح السي الاستماع لعدة فرق موسيقية غنائية تؤدى الفولكلور التقليدي.

والشيء الثانى الذى استرعى انتباهى تلك ( الصورالايقاعية - العلمية الرائعة - ) التى تصاحب الحائهم ورقصاتهم الشعبية ، وهى ايقاعات متعددة الصور تمشىجنبا الى جنب في نفس الوقعت بصورة عمودية فتختلط نبضاتها المختلفة بحيث ينتج عن ذلك ولادة ما يسمى ( بالتعددالايقاعي Polyrythmique ) لكل صورة ايقاعية خاصة ضابط ايقاع مستقل ، وباندماج مجموع الايقاعات المعددةهذه نستمع الى كتلة متراصة متكافئة من النغمات العجيبة المتلاحقة ذات المعالم الغربية التى تشبه الزغردات الموقعة توقيعا حلوا ساحرا .

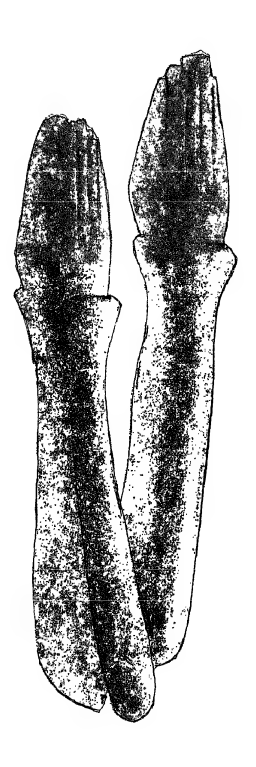
وقد كان يشترك مع هؤلاء المازفين من ضاربي الايقاعاكثر من الف راقص ومفنى وجميعهم يصفقون متقاسمين الصور الايقاعية نفسها فيؤدى صورة ايقاعية سمفونية هزت مشاعرى بشكل لا يمكن وصفه .

وتذكرت استعمال الكستانيت في الوسيقى الاسبانيةالكلاسيكية الراقصة من خلال هذه التجاوبات الشبيهة بالزغردات المنهلة .. فقلت لطهم ادخلوا الكاستاينيت الىاسبانيا لتقليد هذه الايقاعات التي تحتاج الى حذاقة وبراعة والكاستانيت وجد منها في الاثار المعرية القديمة على شكلكفين من الخشب يصفق بهما بطريقة ما ( شكل - ٢٧ - )

( ۱۳۲ ) القرى ، نفح الطيب ١٢٥/٣ ، عن دد . ع .الحجى « تاريخ الموسيقى الاندلسية ص ٣٠ احسان عباس ، تاريخ الادب الاندلسي ( عصر سيادة قرطبة ( ص ٣٨ - ٣٩ ).

( ۱۳۷ ) يقول دكتور الحفنى في « زرياب موسيقارالاندلس » وكذلك كتاب « مؤتمر الموسيقى العربية الاول ١٩٣٢ » ابتنى الخليفة في قرطبة دارا للجوارى المشرقيات اللواتى استحضرن من المدينة المنورة بعد تخرجهن على ايدى اعلام الغناء في كل من الحجاز ودمشق وكذلك اتم بعضهن الدراسة في نفس بغداد .. وجرى لهن امتحان خاص قبل التدريب والاعداد . وقد سميت هذا الدار « دار المدنيات »وكانت اول معهد للموسيقى في الاندلس .

غالم الفكر ــ المجلد السادس ــ ألعدد الأول



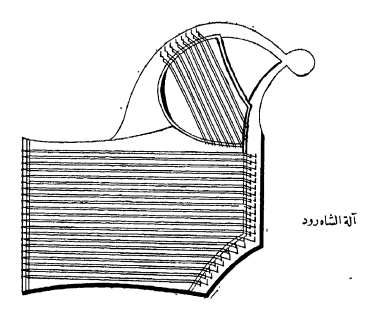
### الموسيقى العربية وموقعها من الموسيقى العالمية

ووضع زرياب شروطا يجب توفرها فى كل من يرغب الانتماء الى معهده ومن هاده الشروط اخضاعه الى امتحان يصدد درجة استعداده الفطرى ، فاذا اجتاز هذا الامتحان بدرجة النجاح دخل المعهد وسجل فى عبدادطلابه ، والا صرف ( ١٣٨ ) .

وقد وجه زرياب عنايته الى نقل جميعانواع الآلات الموسيقية المعروفة يومذاك فى بلاد المشرق العربى ، وعالج فيها وابتكر « حستى توافر للاندلس ثروة من تلك الآلات لم تعسرفه للد قبله ( ١٣٩ ) فقد كان لديهم:

١ – من الآلات الوترية: العود القديمذو الاوتار الاربعة ، والعود الكامل ذو الاوتار الخمسة ( ١٤٠ ) والشهرود ( ١٤١ ) والطنبور ( ١٤٢ ) والقيثارة والمزهر ، والكنارة ، والقانون، والنهرة أو الشعير .

# وهذه صورة. الآلة:



<sup>(</sup> ۱۳۸ ) ملخص عن نفح الطيب ۱۲۹/۳ . الحفنى سزرياب موسيقار الاندلس ص ۱۱۱ سـ دكتور ع . ع الحجى « تاريخ الموسيقى الاندلسية » ص ـ ۳۱ ـ

<sup>(</sup> ١٣٩ ) دكتور الحفني « زرياب » ص ١١٠ كتاب مؤتمرالموسيقي العربية الاول المنعقد في القاهرة عام ١٩٣٢ .

<sup>(</sup> ١٤٠ ) عود زرياب المبتكر .

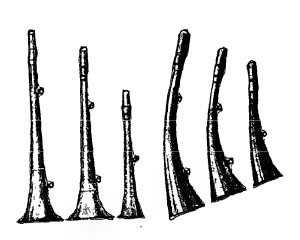
<sup>(</sup> ۱٤١ ) وعند الفارابي الشاهرود ( والشبهرود ايضا )الصورة

<sup>(</sup> ١٤٢ ) وقد ذكر الفارابي في كتاب الموسيقي الكبير بحثاءن هذه الالة مع وضع رسم لها الشكل ( ٢٨ )

ومن الآلات الوترية ذوات القوس: الربابعلى اختلاف انواعها ، وقد أصبحت جميع هذه الآلات فيما بعد تستعمل في العالم الاوروبي الفربي مع تحريف في اللفظ والاسماء ، وعالى سبيل المثال لا الحصر اعطى بعض هذه الاسماء كما صار تحويرها حسب اللهجات الاوروبية المختلفة . القيثارة او القيثار – (Guitar) الرباب (Rubebe) أو (Rebec) وهي التي اخذت عنها عائلة الكمان . والشقير (Echiquier) ( ١٤٢ مكرد ) واترك العود الآن لافرد له دراسة خاصة الخص فيها ما جاء في الموسوعات الفربية في وصفه ومركزه ودوره في الموسيقى الفربية دون تعليق أو تحريف فني لما ورد في المراجع الفربية حول العود .

أما المزهر \_ وهو عود ذو وجه من رقالحيوان فقد أخذ عنه البانجو \_ وأما الكنارة أو الجنك فيعنيان الهارب (Harp) ، والهارب من الآلات المصرية القديمة التي وجد رسمها منقوشا في الاثار الفرعونية \_ .

ومن آلات النفخ ( - أ - الخشبية : المزماد - وعنه اخدت عائلة الاوبوا (Haut-bois) شكل - ٢٩ - والسرنا - أو الصوناى - والناى والشبابه واليراع والزمارة والقصبة والموصول والصفارة .



<sup>(</sup>۱۲۲ مكرد) ويعتقد ان هذه الالة من المبتكرات التى ابتدعها زدياب وهى ذات ملامس سوداء وبيضاء متناوية فى مواضعها وقد اخلت عنها اسلاف البيانو فى ما بعد ، والى عهد قريب كان يعتقد ان آلة البيانو وهى الوحيدة التى يمكن للغرب التباهى بابتكارها حتى جاء الباحث الكبي \_ كورت واكس ليدحض هذا الزعم ويرد ال (Echiquier) الى اصله العربى وبالتالى يرد اصل البيانو واسلافه الى هذه الآلة ، وبذلك يرتد البيانو الى اصل عربى اندلسى (زريابى )كما جاء فى قاموس :

Nouveau Dictionnaire de Muiques ان (( الشقير )) هو الاسم القديم لالة الكلافسان وعتبر الكلافسان من اسلاف البيانو وعليه صار تعديسل السلم .



عالم الفكر \_ المجلد السادس \_ العدد الاول

والآلات النحاسية مستوحاة من قرونالحيوان لذلك اطلق على ضرب منها اسم التقون وحور الى (Cor, Cor, Corn, Horn) وعاد الينامحرفا لنطلقاسم, (قرنيطة) على آلة (ال (Clarinette)) والنفير صار (Anafil) وجمعه انفار وحرف الى (Fanfar) على آلة (الد (Fanfar)) على الفرق الموسيقية النحاسية بجملتها ماى استعمل الجمع للجميع ( 18۳)

### الآلات الايقاعية:

ومن آلات النقر والضرب الايقاعية نقبل :الدفوف (Adufe) والفربال والبندير ( ١٤٤) . (Pandero) ( ١٤٥) والصنوج ( Sanajas ) وكان يسمى الاعشي (صناجة العرب) كما تقدم.

والكاسات والمصفقات . . وقد تكرون الكستانيت حسب ماسبق شرحه ، والقضيب (Timpani) أو (Naker) والظبل (Timpani) أو (Timpani)

(١٤٣) ارجو الا يعتقد القارىء ان هذا التحليل هـواجتهاد شخصى منى او ان معدره الاساسى عربى ، كلا .. انه حصيلة لدراسات قام بها مستشرقون وقد جاء على لسانالباحثة الالمانية دكتـورة «سيجريد هوتكـه» في كتابها «شمس الله على الغرب فضل العرب على اوروبا » ضمنالفضل الخاص بفضل زرياب على اوروبا (حسب داى الباحثة الالمانية) وآراء بعض المستشرقين المهتمين بتـراثالوسيقى العربية ودورها في العالم امثال: ربيرا / وبالنثيا / وبونسال / وكوت / ودوزى / وغومس وغيرهم من المفكرينوالباحثين الغربيين الذين قارنوا بين امثلة من الشعرالفرنسى والانجليزى والابطالي والبرتفالي والاسباني مع مااستحدث في الاندلس من نظام اشعار الموشحات والازجال ، مبرهنين بهذه الالمثلة ومستشهدين بها على ان ما استجـدفي اوروبا من اوزان الشعر انما كان انعكاسا لما احتوتـه الاندلس من هذه الالوان المبتكرة وقد اثبت هؤلاء المستشرقونان بعض قوالب القصائد المسماة ـ بالاد (١) وهم يدعمون وجهـات والاغنية الماطفية (La Chanson courtoise) وغيرها من قصائد المترويادور (ب) وهم يدعمون وجهـات نظرهم بالمقارنة بينها وبين اسماط الموشحـات واجزائها ،الخ ...

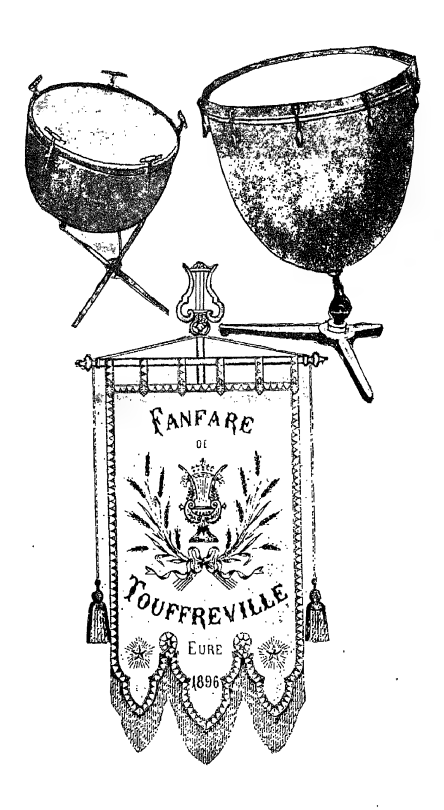
وقد اورد الحفني قائمة باسماء الستشرقين في « زرياب»موسيقار الاندلس .

( ۱۱۶ ) وقد ذكر قاموس (Nouv. Dict. de Mus.) اسم البانديرو Pandero على رسم لالة وترية صندوقها مربع مستطيل مشدود عليها ادبعة اوتار ولها زنديشيه زندالعود، ويقول بان اصل الالة انجليزية وهو من عائلة العود .

أ ـ تاريخ الادب الاندلسي زرياب موسيقار الاندلس ص ١٧٠

ويقول بعض المستشرقين المذكورين ان اصل لفظال (Troubadour) مصدره عربى وهو مركب من كلمتى ـ دور طرب ـ وعلى جرى عادة الترجمة عند الغربيين في تقديم الصفة على الموصوف انقلب اللفظ من دور طرب الى ( طرب دور ) وحرف اللفظ ( طروبا دور ) وهذا قريب من المنطق ، لان ادواد الطرب في الموشح تتمثل بمقطع اول يسمى دور اول يليه مقطع آخر على نقس اللحن يسمى الدور الثانى واذا لم يكن للموشح خانة ( وهذا وارد في الكثير من المؤشحات الاندلسية القديمة ، فيكون الموشح مؤلفا من الادوار فقط التي يشترط فيها ان تكون من نوع الطرب ولا شيء يمنع ان تكون التسمية الدارجة في ذلك الزمان على المؤشحات الخالية من الخانة اسم ( دور طرب ) وجمعها ادوار طرب .

( 1 ) يقول نفس الرجع ان البنديرو ايضا الله ايقاعية تشبه الرق ذى الجلاجل الستعمل فى الوسيقى الاسبانية عند الحقاق وان مصدرها اندلسي وفي نفس الرجسعالة وترية تسمى (Bandurria) بستة اوتار وهى السهائية ، فتامل .



وتقول الدكتورة (( سيجريد هونكة )) في فصل من كتابها أفردته لفضل زرياب على أوروبا من زاوية: نشر فن الفناء ، فقالت ما ملخصه:

« اما الدور الهام في نقل فن الفناء العربي الى القصور الملكية المسيحية فقد قام به الجوارى الاسيرات اللواتي كانت القصور الملكية المسيحية تحرص على الاحتفاظ بهن للموسيقى والفناء والرقص والسمر ، وان ذلك لم يكن مقصوراعلى القصور الملكية فحسب بل وقصور الاشراف أيضا ، وكان هؤلاء المفنيات يتحلين بحلى الاندلسيات ويلبسن لباسهن ، وكن فتيات جميلات وسيدات جميعهن سمراوات البشرة سوداوات العيون يرقصن رقصات اندلسية غاية في الوعة ، وكن يعاملن الناس معاملة كريمة غاية في الظرف ، كما كان يتمتع هؤلاء المفنيات العربيات بتقدير وحب عظيمين . »

وتعتبر شخصية زرياب ابرز وأعظم شخصية في عصره بالاندلس من حيث المكانة بعد شخصية يحيى بن يحيى - فقد كان لكليهما اثر كبير في التقدم الحضارى الذى اصابته الاندلس على أيديهما كما جاء في تاريخ المسلمين وآثارهم في الاندلس: للدكتور السيد عبد العزيز سالم ص ( ٢٣٢ - ٢٣٢ ) .

ولن أدخل في التفاصيل التقنية الفنية التي كان يطبقها زرياب في معهده على تلاميذه ذلك أنها تهم المشتفلين في ميدان التعليم الموسيقى ، والتلقين الفنائي ، انما يجدر بي تسجيل أنواع هذه المراحل للمعلومية ، ولتأكيد ما كان لدورزرياب من تأثير في المدرسة الموسيقية الفربية في أرقى عصورها الفنائية .

ا \_ فى تعليم أصول الفناء الذى كان قبل زرياب يلقن تلقينا عن طريق تكرار اللحن بلسان المعلم \_ أو الملحن على مسمع الطالب أو المطرب حتى يتم حفظه ( ١٤٦ ) نصا ولحنا وايقاعا واداء ، وتفاعلا مع المعنى . وقد جعل زرياب تعليم اللحن على مراحل كما يلى :

مرحلة 1 - تعليم الايقاع فى تعاقب النبضات فى قراءة الشعر ، بمصاحبة الايقاع والمد اللفظى بنقرات يطبقها الطالب على آلته الايقاعية . وهى آلة الدف - فى هذا الاصطحاب ، وبدلك يحس الطالب وقع الزمن فى الايقاع ويضبط حركاته وبالتالى يحسنه .

مرحلة \_ ب \_ دراسة اللحن في شكله الساذج البسيط \_ أي بدون التحليات و الزخارف اللحنية ( ١٤٧ ) التي تضفي عليه مسحة من الجمال اللحني التزويقي البديع .

<sup>(</sup>١٤٦) وبكل أسف لا يزال حتى الان في مشرقنا العربى من يتبع أو يضطر ألى أتباع هذه الطريقة البدائية لضعف الثقافة الموسيقية لدى كبار مطربينا ومطرباتها ، حيثلا مندوحة من تلقينهم اللحن عن طريق السماع ب وقسد اصبح الامر سهلا والحمد لله بعد انتشار أجهزة التسجيل التي انقذت اللحنين من أضاعة وقتهم في التحفيظ المفنى الذي يبعث الملل لدى كل من الملحن والمغنى .

<sup>(</sup> ۱۲۷ ) كالتحليات والزخارف التشكيلية في فن الرسم والنفس كالتي يطلق عليها في اوروبا - آدابيسك (Arabesque ) وقد اطق اسم ادابيسك على ضرب من العزوفات الموسيقية في اوروبا تعتمد مثل هذه الزخارف والتحليات الموسيقية العربية الطابي والشكل التالى - ٣٢ \_ يمثل مقطوعة من هذا النوعالموسيقي .

177

الموسيقى العربية وموقعها من الموسيقى العالمية



عالم الفكر - المجلد السادس - العدد الأول

مرحلة \_ ج \_ ترجيع الصوت \_ اللحن \_ مدعوما بما رئص على به من حلية في الاطار اللحنى مع اظهار العواطف متفاعلة مع المعنى في ادائه اللحنى ، وباندماج متفاعل مع الكلمة ، حـتى يكون له التأثير الكامل في مشاعر سامعيه ، ويتم له الهدف المنشود في السيطرة عليهم ويجلبهم الى الاجواء التي يحلق بها ويطربون لسماعه .

وكانت المناهج في المعهد الموسيقى تشمل تعليم مختلف أنواع: العزف والفناء والتلحين والشعر بسمائر عروضه والرقص وكالاقبال عليه عظيما ويقصده الطلاب من كل فج من العرب ومن غير العرب من داخل الاندلس وخارجها ومما جعل للمعهد أعظم الأثر في نهضة الفنون الموسيقية والشعرية في تلك البلاد التي امتد الكثير من فنها الى أوروبا وسبق ذكر ما كان للجوارى العربيات من أثر في أنحاء أوروبامن الناحيتين الفنية والاجتماعية .

ومن الذين تخرجوا « في معهد زرياب الموسيقى » عدد كبير من اعلام المطربين ( ١٤٨ ) والمطربات : أولاده الاربعة عبد الله وعبد الرحمن ومحمد وقاسم ( ١٤٩ ) وابنتاه « عليه » و « حمدونة » فمارسوا الفناء وزاولوه ، علماان ابنته حمدونة تزوجت احد وزراء الدولة . وكاد ابنه عبد الرحمن يحتل مكانة أبيه لولاغروره واعتداده بنفسه ، ومن القيان تخرجت كل من « منفعة » التي دخلت قصر الامرعبد الرحمن و « مصابيح » التي تفزل بها أبن عبد ربه صاحب العقد الفريد وغيرهم .

« واوجد زرياب طريقة تطبيق الايقاع الفنائي على الايقاع الشعرى والفناء على اصول النوبة الاندلسية واسلوبها، ولقد غذى الموسيقى الاسبانية بمقامات وسلالم عديدة كانت مجهولة قبل زمنه وابتدع طريقة جديدة فى الفناء وأصبحت معها الوصلة الموسيقية تستهل بالنشيد أو الاغنية دون اللجوء الى النقر أوالايقاع ، ومن ثم ينتقل المفنى الى لحن آخر موزون بالايقاعات الثقيلة ، ثم البسيطة ، وتختم الوصلة بالمحركات والاهازيج (١٥١) تبعا لمراسيم زرياب ، وقد الف اسلم بن أحمد بن سعيد كتابافي اغانى زرياب (١٥١) وهو اعنى زريابا ولل من فكر باستبدال مضراب العود المصنوع من الخشب بمضراب اخترعه من قوادم النسر ، وقد ظل هذا المضراب حتى يومنا هذا افضل مضراب رغم جميع المحاولات والتجارب التى أجريت خلال العصور لاستبداله ، فهو الى جانب ليونته فى انحناءه على الوتر صعودا وهبوطا ، ودن أحداث أى تأثير على الرنات الصادرة عنه ، فانه يساعد على المد بعمر الوتر ، ذلك انب لا يخدش الاوتار بالسرعة التي تنتج عن استعمال الخشب من صنوف المضارب .

<sup>(</sup> ١{٨) ) عن نسيب الاختياد - الفن الفنائي عند العرب-ص ١٥٣ .

<sup>(</sup> ١٤٩ ) وهكذا يكون قد نجح من ابنائه ادبعة فقط مناصل ثمانية دخلوا المهد عند تاسيسه .

<sup>(</sup> ۱۰۰ ) سمیر شیخانی – اشهر الغنین عند المسرب( ص ۲۱۳۹ – المقری ، ۱۲۷/۳ احسان عباس تاریخ الادب الاندلسی ـ عصر سیادة قرطبة ( ص ۳۹ ) . دکتور ع . عالحجی تاریخ الموسیقی الاندلسیة .

<sup>(</sup> ۱۰۱ ) الحميدى ، جذوة المقتبس ، ( ص ۱۳۷ –۱۹۲) احسان عباس تاريخ الادب الاندلسي ( عصر سيادة قرطبة ص ٣٩) و دكتورع ٩ ع الحجي ( تاريخ الموسيقي الاندلسية ص٣٣)

وارتفع شأن زرياب اكثر فأكثر بعد ان تحول طلاب وطالبات المعهد الوسيقى الى معلمين ومعلمات ، وانبثت الجوارى المشرقيات يعلمن الاحرار من نساء الاندلس تلك الفنون فى حشمة ووقار ، ولم تكن المرأة الاندلسية اقل شففابالفناء من اختها فى العراق والشام .

وهكذا نجد أن الغن الغنائى والموسيقى قد أنتشر على السنة الكبير والصغير فى الدور والقصور وفى كل مكان، واصبحت قرطبة مسرحاعظيما يغنى ويعزف ويرقص « وسرعان ماوجدنا فى قرطبة مجالس للفناء بمستوى لا يقل عظمة وفخامة عن مجالس بغداد ، حتى لقد اشترك فى أحد تلك المجالس الاندلسية ما ئتان من المفنين والمفنيات ليضربن بمختلف الآلات من عيدان وطنابير ، ومزامير ، ( ١٥٢ )

وبلغ من شهرة التطور العلمى والثقاف الحضارى والفنى مبلفا جعل جورج الثانى ملك انجلترا(١٥٣)ان يرسل بابنة اخية الاميرة «دوبانت» على واس بعثة من بنات الاشراف يرافقهن رئيس موظفى القصر الملكى الذى يحمل كتابا من جورج الثانى ملك الانجليز والفال والسويد والنرويج الى الخليفة هشام الثالث ومعه التحف النادرة.

اقتطف بعض الفقرات الهامة مما جاءفيه:

« بعد التعظيم والتوقي ، نقد سمعنا عن الرقى العظيم الذى تمتع بفيضه الصافى معاهد العلم والصناعات فى بلادكم العامرة ، فاردنالابنائنا اقتباس نماذج هذه الفضائل لتكون بداية حسنة فى اقتفاء أثركم لنشر نور العلم فى بلادناالتي يحيط بها الجهل من أركانها الاربعة الخ ٠٠

ويختتم الرسالة بما يلى:

« وقد زودت الاميرة الصفيرة بهدية متواضعة لمقامكم الجليل ، أرجو التكرم ، بقبولها مع التعظيم والحب الخالص .

من خادمكم المطيع (( جورج ))

وكانت الهدية عبارة عن شمعدانين من الذهب الخالص طول الواحد ثلاثة أذرع ، مع أوان ذهبية اخرى عددها اثنتان وعشرون قطعة ، رصعت بأبدع النقوش وتعد من التحف النادرة .

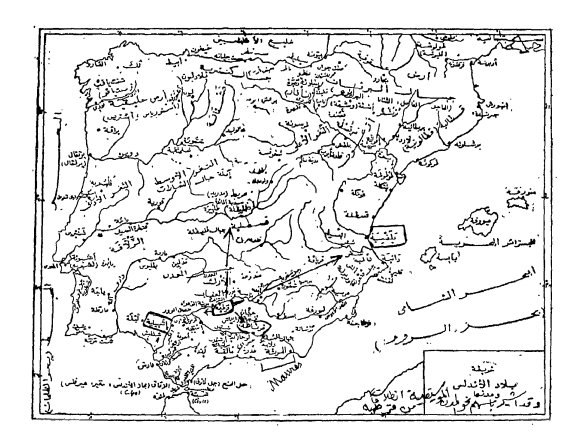
ويذكر المؤرخون أن البعثات توالت على الاندلس بعد دخول زرياب اليها بسبعة أعسوام تقريبا (عام ٢١٣ هجرية) وأن عدد أفراد البعثات في هذا العام بلغ سبعمائة طالب وطالبة من أسبانيا والمانيا وفرنسا ٠٠٠

<sup>(</sup> ۱۵۲ ) الحفني (( زرياب موسيقار الاندلس )) ص ١١٤

<sup>(</sup> ١٥٣ ) نفس الرجع ( ص ١٦٧ ) .

## النور يشع من قرطبة فيملا الدنيا:

وبديهى ان يكون لانتشار سمعة المعهدالموسيقى القرطبى هذا تأثير على بقيسة البلدان الانداسية الدانية منها والنائية . وانتشرت تلاحين زرياب، وفي تلاحين زرياب قد نجد الاساس اللى انبثق عنه الموشسح (١٥٤) من بعد ، وفي التنفيمات التي كان يرددها الزامرون قد نجد أصول الازجال « وما ان عمت الالحان الخارجة من المعهد على السنة خريجيه حتى انتشرت الماهد الموسيقية » في اشبيلية (Seville) وطليطلة (Toledo) وبالنسييه (Valencia) وغرناطة (Granada) وغيرها (١٥٠٥) انظر الخريطة .



<sup>(</sup> ١٥١ ) احسان عباس ، (( تاريخ الادب الاندلسي عصر سيادة قرطبة ) ص ( ١٠ ) ـ ع . ع الحجي . ( تاريخ الوسيقي الاندلسية ) ( ص ٣٦ ) .

<sup>(</sup> ١٥٥ ) دكتور ع . ع الحجي « تاريخ الموسميقى الاندلسية » ص ٣٦ .

الموسيقى العربية وموقعها من الموسيقى العالمية

وقد أو ُلع الاندلسيون بالموسيقى ففدت اشبيلية ، تحت حكم بنى عباد ، موئلا للموسيقى والفناء ، حتى ان المعتمد العباسي نفسه اميراشبيلية ـ المتوفي ٨٨ هـ ـ ١٩٠٥ ميلادية كان يحسن الانشاد والضرب على العود . واشتهرت اشبيلية كذلك بصبناعة الآلات الموسيقية وتصديرها . وقد أورد المقرى (١٥٦) ـ نقلا عن ابن سعيد ـ انه اجريت مناظرة بين يدى منصور بني عبد المؤمن ، بين العالم الفقيه ابى الوليد بن رشد الحفيد ـ والرئيس أبي بكر بن زهر ، فقال ابن رشد لابن زهر فى كلامه : « ما ادرى ما تقول ، غيرانه اذا مات عالم باشبيلية فاريد بيع كتبه حملت الى قرطبة حتى تباع فيها ، واذا مات مطرب بقرطبة فاريد بيع تركته حملت الى اشبيلية » .

وهكذا نرى ان اشبيلية قد اخذت المبادرة في نشر الموسيقى والفناء بعد قرطبة ، ولا غرو في ان الطبيعة في اشبيلية وهي التي يخترقها نهرالوادى الكبير (١٥٧) ولقبت « عسروس الاندلس » فاوحت الشعر والفناء واحيانا الترنم الذي دخل على الموشح متمما لاحساس موسيقى عميق ، وتكملة لنبضات ايقاعية تتراقص على شفتي مفن يبحث عن أوزان جديدة ، تعكس ما في نفسه وتحرره من الاوزان الرتيبة والقافية الملتزمة .

فيولد الموشح وتتوالى الازجال . وينشأ فن معاصر جديد ونسمع « الكلمة الغنوة الحلوة » فتصدح الألحان بتواقيع جديدة تتناوب وتتناغم فتضج بها الافئدة مرحا وحبورا . . .

ولنقرأ بعيوننا (لا باصواتنا) هذه الموشحة الشبهيرة لابن زهر الاشبيلي ، فنجد ان تناغم الصياغة تعكس لنا الرقبة والحنان ، فتفنينا عن الحاجة الى تفسير الكلمات في توقيعها النفمي والايقاعي المتلاحم المتلون .

| ياله سكران   | من سكره لا يفيق    | ما للمولُّه  |
|--------------|--------------------|--------------|
| يندب الاوطان | ما للكئيب المشىوق. | من غیر خمر ِ |

 $\bullet$ 

هل تستعاد" ايامنا بالخليج وليالينا او يستفاد" من النسيم الاريج مسك دارينا او هل يكاد" حسن الكان البهيج ان يحيينا

النح . . .

وهنا وقفة من جديد ، فالآراء مختلفة في تحديد اسم الوشئاح الاول ويقول الدكتور جودت

( ١٥٦ ) نفح الطبيب ١٠/٦٠)

( ۱۵۷ ) حرف الاسم فاصبح (Guadaliquivir) وهو نهر جميل تظلل الاشتجار جوانبه ، يحيط به السحسر الحلال وتصدح على افنان اشجاره الاطيار وتسرح فيه القوارب تحمل المتنزهين جيئة وذهابا .

الركابي (١٥٨) « وإذا كان المؤرخون قد اتفقوا على ان هذا الفن نتاج الدلسي فانهم قد اختلفوا فى مخترع الموشح » . ثم يقول ان هناك روايتان الأولى تسمى والوش الوشاحين محمد بن محمد بن محمود (حمود) القبرى الفرير (١٥٩) . والرواية الثانية تستشهد بما يذكره ابن خلدون فى المقدمة حيث يقول : « وكان المخترع لها بجزيرة الاندلس مقدم بن معافى القبرى . من شعراء الامبر عبد الله بن محمد المرواني (١٦٠) وأخذ عنه ابو عمر (١٢١) احمد بن عبد ربه صساحب العقد الفريد الخ . . . » (١٢١) .

وايا كان مخترع الموشيح فان منطلقه كانولا شك الاغنية الموشحة التى انطلقت الى العالم الغربي فنسيج على منوالها القوالب الغنائية المتعددة، أهمها واقربها فى البناء (القالب الالماني) الذى اشتهر فى عصر فوائز شيورت وانتشر فى أوروبا ، وكان ان تُويِّج شوبرت ملكا على عرش هذا النوع من الغنياء واعنى بذلك : أغنية ال ( Lied ) وجمعه ( Lieder ) .

ومن الوان التواشيح الاندلسية الفنائية اقدم هذا النموذج الذى يظهر طريقة تقطيع اجزاء الموشح موسيقيا : دور اول A ثم دور ثان A خانه B ثم دور ثالث A ( ويسمى السلسلة او المفطاء ) . مثال ذلك الموشح التالي :

#### موشح بالذي اسكر من عرف اللما

| كــل كــاس تحتســـــيـه وحبــــب | بالسذى اسسكر مسن عسسرف اللمسا  | دور أول  |
|----------------------------------|--------------------------------|----------|
| سجد السحر لديه واقترب            | والـــذى كحـــل جفنيـــك بمــا | دور ثانی |
| عيندما أعرضت من غير سبب          | والملذى اجرى دمسوعى عندما      | خانة     |
| اجملد المماء باطفاء اللهمب       | ضع على صحيدرى يُمنياك فميا     | دور ثالث |

## التحليل العملي لتركيب الموشح:

- ١ \_ يوضح اللحن الاول على كلمات الدور الاول .
- ٢ ـ يكرر اللحن الاول على كلمات السدور الثاني .

<sup>(</sup> ۱۵۸ ) في الادب الاندلسي ( ص ۲۸۷ )

<sup>(</sup> ١٥٩ ) ويستشهد ب الذخرة القسم الاول ، المجلدالثاني ( ص ١ )

<sup>(</sup> ۱۲۰ ) كانت خلافته من سنة ( ۲۷٥ حتى سنة ٣٠٠هـ)

<sup>(</sup> ١٦١ ) لا « أبو عبد الله كما ورد خطأ في مقدمة ابن خلدون ( عن الدكتور الركابي « نفس المرجع » )

<sup>(</sup> ۱۹۲۲ ) ونشر الدكتور عبد الوهاب الاهوانى بحثا فىمجلة الاندلس الاسبانية ( العدد ۱۳ ــ ۱۹٤٧ ) اثبت فيه ان كلا من الشاعرين الاندلسيين المنسوبين الى قرية ( قبرة )معروفان، ولهما تراجم مدونة ولهذا فليس من داع لان نقترض ان الاسمين تحريفا لواحد عن الثانى « كما جاء فى بعـض الروايات » .

ويعجب بعض المؤرخين المستشرقين في ان يكون اختراع الموشح صادر عن شاعرين كلاهما من قرية واحدة هي قبره وكلاهما في عصر واحد هو عصر الامي عبد العزيز بن محمد المرواني \_ ويتسامل المؤرخون انفسهم . لماذا لا يكون اختراع الموشح متعدد المنابع في وقت واحد وقد بعثت على تكوين هذا الفن عدة مؤثرات اجتماعية واقليمية وادبية وغنائية .

٣ \_ يوضع اللحن الثاني بترتيب آخر وقديكون الاختلاف .

أ ـ باستبدال الصورة الايقاعية بصورة اخرى او بتقطيع الكلمات بطريقة أخرى .

ب \_ باستبدال النفمة او الطبقة في طبيعة السياق اللحنى .

( وفي هذا الموشح استبدلت الطبقة فقط ) .

ج ـ بتعديل يشمل الايقاع والنفمة والطبقة .

يشترط في اللحن الثاني ان ينتهي بنفس الصورة التي انتهى عليها اللحن الاول اى لحن الدور .

} \_ يكسرر اللحن الاول على كلمات الدورالثالث \_ المسمى سلسلة (أو غطاء) .

والسلسلة قد تكون ذيلا على الخانة وتتبعبالفطاء .

\_ وينتهى الموشح

اما قالب الليد ( Lied ) فان ترتيب ادواره كالآتى :

 $oldsymbol{A}$  ثم دور ثان  $oldsymbol{A}$  ،

يراعى فى صياغة اللحن ان تتفاعل الالحان بتكرار معدل بين الصورة الاولى A والصورة الثانية A وهذا التعديل لا يغير فىجوهر الصورة البنائية فى هيكل الموشيح .

وبعد ذلك 1 وبعد ذلك 1 وقد تكون مبنية على ايقاع جديد لتغيير معالم اللحن والايقاع وارتفاع الطبقة اذا امكن ويسمى مقطع 1 ويقابله في الموشح « الخانة » وفي خاتمة 1 تعود الصورة او جزء منها ويراعى في العبارة الموسيقية الرابعة او 1 ان 1 خلا الصورة الانهائية الواردة في العبارة مبنياعلى الصورة اللحنية والايقاعية التي دخلت بها الاغنية . وبالمقارنة نجد ان لحن ال 1 لفن 1 والموشحة من ينبوع واحد . انما الاثبات الذي نجده هنا هو عامل التاريخ والزمن بين عصر الموشحة وما كانت عليه المانيه في ذلك الزمان 1 مصر شوبرت والزمن الذي يفصل بين العصر اللهبي لل 1 .

يقول نكلسون (Nichelson) (١٦٢) في اوائل القرن التاسع كانت اللغة العربية هي لغة الوثائق الرسمية . . وفي هذا الوقت ترجم قسيس من أهل اشبيلية التوراة الى اللغة العربية لتعلم الى الطلاب بلغة شائعة .

ويقول « كوند » (١٦٤) ان ادب اسمسبانيامأخوذ عن ادب العسرب وتأثر به ، ولا شمك ان الاسبانيين مدينون للعرب بلفتهم وآدابهم ومعرفتهم الفلسفية ٠٠٠ » .

ا ١٦٣) عن التاريخ الاسلامي والحفسارة الاسلاميةللدكتور احمد شلبي (ج ٤ ص ١٣٣) ( A lieterary History of the Arab p. 476)

<sup>(</sup> ١٦٤ ) التاريخ الاسلامي نفسه ( الجزء نفسه ص١٣٤)

ثم يقول الدكتور أحمد شلبي (١٦٥) تحتعنوان: « من الفكر الاسلامي للفكر الفربي » ، «منذ نهاية القرن الثاني عشر كانت أهم المؤلفات العربية في الموسيقى قد تمت ترجمتها الى اللفة اللاتينية ، وقد تمت هـذه الترجمة في مدينة توليدو (Toledo) ولا تزال آثار هـذه الترجمات ظاهرة في الموسيقى الفربية حتى العهد الحاضراذ يتجلى فيها ما نقله (France of Cobogne) ( . ١١٩ م . ) وهو الى حد كبير يتبع الكندى في أبحاثه الموسيقية ، وبعد فرانكو المذكور هذا ظهرت رسالة بعنوان (Ochetus) وهي تنسب الى ( John of Garland ) وموضوعها دراسية الانفام ، ويرى الدكتور حتى المؤرخ اللبناني المعاصر – احتمال اقتباس عنوان هذه الرسالة : اوقاتيس (Ochetus) من كلمة « أيقاعات » الموربية الى انها محرفة عن اللفظ الاصلي – أيقاعات – وبالتالى اقتباس موضوعها نفسه من الفكر الاسلامي .

ثم يستشهد صاحب التاريخ الاسسلامي والحضارة الاسسلامية بما اقتبسه الغرب بالاضافة الى الموسيقى الايقاعية ودراسة الانفام الكلمات الاصطلاحية الكثيرة فى الموسيقى ويعددها وقد سبق ان أتينا على ذكر بعضها مع المقارنة في بحث الآلات ، ثم انه يضيف الى المنقول للفرب ايضا القانون (The Kanoon) والبانديره ( وباللفة العامية ( Pandero ) .

هـذا ولا يمكننا الاسترسـال في تعـدادالشواهد والاثباتات (وقد تعدينا الصـفحات المقررة لهذه الدراسة) لذلك سأعطي الآن صورةموجزة عن دور العود في تطور الموسيقى الاوروبية والذي يعتبر في نظرغالبية الباحثين انه من أصـلعـربي ، وقد اشـار كورت زاكس الى ان موطنه الاول كان سـومر وبابل (١٦٦) وبالنسـبة الى التدوين الموسيقى المعاصر ايضا فانه من الانصاف للمود ان نذكر دوره فيه رغم ما يدعيه بعض علماءالفرب من ان العـرب لم يعطـوا نماذج للتدوين الموسيقى سوى بعض الرموز المرتبطة بالابجدية العربية مرسـومة على أوتار العـود كما أعطاها الفارابي » .

ان هذا القول وحده يثبت نقطة الانطلاق في التدوين الموسسيقى على اسساس الجدول Tablature الذى رافق التدوين الموسسيقى للعود في أنحاء اوروبا واقتبسوا عنه وتفننوا بتحديد الدرجات والازمنة منذ دخل العود اوروباحتى اواخر القرن السابع عشر ، وانتشر في الغرب قبل تطور التدوين المتداول اليوم ، وسمي حينابالجدول الفرنسي ، وحينا آخر بالجدول الالماني او الجدول الاسباني ، وذلك حسب الاساليب التي اتبعت في التعديل على مصطلحاته ، وقد جاء

<sup>(</sup> ١٦٥ ) نفس الرجع السابق (ج - ؛ ص ١٤٦ ) .

ألموسيقى العربية وموتعها من الموسيقى المعالمية

فى كتاب الاغاني للاصبهاني عن التدوين الموسيقى العربي ما يؤكد ورود التدوين بشكل مشمر فاعل ، عندما كتب » (١٦٧):

« ان استحاق كتب الى ابراهيم بن المهدى بجنس صوت صنعه (١٦٨) واصبعه ومجراه واجراء لحنه (١٦٨) فغناه ابراهيم من غير ان يسمعه فادىما صنعه . وقيل : وكتب اليه بشتعره وايقاعه وبسيطه ومجراه واصبعه وتجزئته واقسامه ومخارج نغمه ومواضع مقاطعه ومقادير اداوره واوزانه فغناه » . وهذا يؤكد الوضوح اللحني والايقاعي في التدوين وهما العنصران الرئيسيان في الكتابة والقراءة الموسيقية المتداولة اليوم . - الباحث - .

ويثبت هذه النظرية ما جاء فى كتاب مؤتمر الموسيقى العربية الاول المنعقد فى القاهرة ١٩٣٢ فيقول: « ظلت أوروبا حتى القرن السابع عشر تستعمل التدوين الموسيقى الآلي على شكل جدول ( تابلاتور ) يبين مواضع النفمات من الاوتار ، وكيفية العزف وقد أخذت هذا النوع من التدوين عن العرب » . واعطى - فانسبان داندى - V. D. Indy - في مؤلفه الضخم: « التأليف الموسيقى » نماذج أقرب وأوضح مثال: - انظر شكل - ٣٥ - .

وهكذا يتضع لنا ما كان من تأثير للموسيقى العربية على الموسيقى الاوروبية والحضارة الاوروبية ايضا.

## العود ، اصله ودوره • كما جاء في كتب العالم الفربي

المرجع الفربي / أ ـ (تعريف بالآلة): لوت ـ Luth ـ بالفرنسية / Laute بالالمانية / للرجع الفربي / أ ـ ( Laute بالانجليزية / Laute بالاسبانية / Chelys بالاسبانية / Laud بالانجليزية / المحدود الله موسيقية قديمة من الات النقر الوترية ، والعدود الة موسيقية قديمة من الات النقر الوترية ، وهي مكونة من

<sup>(</sup> ۱۲۷ ) الاغاني الجزء ـ ٩ ـ ص ٥٤ .

<sup>(</sup> ۱٦٨ ) اي بجنس لحن وضعه ـ ابتكره وكتبه ـ

<sup>(</sup> ۱۹۹ ) اصبعه يعنى مواق الاصابع على الاوتارومجراهاى الانتقال من صوت الى آخر بتنقل الريشة والاصابسع اما اجراء لحنه فيمنى عباراته الموسيقية وتجزئتها الايقاعيةوقد وجدنا عند الفارابي مصطلحات ايقاعية وكذلك مصطلحات لحنه وجمعت معا فكونت لحنا وايقاعا مقروئين .

| ځ  ی  | ال<br>ن ی    | ن <br>ئ |   | • | س<br>س<br>س |       | ۱۱  | ا ت    |            |     | ط<br>:  | ı           |
|-------|--------------|---------|---|---|-------------|-------|-----|--------|------------|-----|---------|-------------|
|       |              |         |   |   |             |       |     |        | : (۲       | ر ر | الثانو  | )           |
| 발 ⓒ . | ۴ ن<br>ك ى ط |         | ۴ |   | س<br>س<br>س | J   J | ን የ | ظ<br>م | <u>ئ</u> د | ی   | طر<br>• | ک<br>د<br>د |

( ١ ) والأول من الأمثلة الثلاثة التي بالجدول ، هو الانتقال من المبدأ بثلاثة نغم ثم العود اليه بالانعطاف من الثالثة الى الثانية :

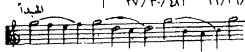
١ - صعوداً من المبدأ الأتقل:



٢- هيوطامن الميدأ الأحد:

اس ن د و د اس ل . ك . ل س ى . ط . ي اس .

ا مول فا على مقا امول رى د لو ، رى اصول سى . لا يسى امول . ۱ کار ۲۲/۲۱ مارک ۲۲/۲۲ مارک ۲۷ /۳۰ ۲۷ ۲۷



( ٢ ) والثاني من هذه الأمثلة الثلاثة ، هو الانتقال من المبدأ باربعة بغم ، ثم العود اليه بالانعطاف من الرابعة على السعم التي انتقل عليها .

را الطَّريقُ نسلُكُه في إنشاء ثانى مركَباتِ (٢) اللَّهطَّل ، وفي ترتيبِ كلَّ واللَّم الطَّريقُ نسلُكُه في إنشاء ثانى مركَباتِ (٢٠٦س الْمُعاء من التَّرتيبِ ، وكلَّما كَثْرَ أَرْمانُ كلِّ دَوْرٍ مر أُدوارِ بِهِ ١٠٦س بِ ، كان اختلافُ تَرتيباتِه أَكثَرَ .

. . .

وهذا الایقاع ، هو من جنس « حثیث المتفاضل الثلاثی » الثانی ، الله یقدم فیه الاعظم من الزمانین مقدما علی الاصغر ، والقدماء من العرب ، كانوا یسمون هذا الایقاع باسم ( حثیث الرمل ) ، وهو عكس دور الماخوری ، ویو قعونه بالنقرات :

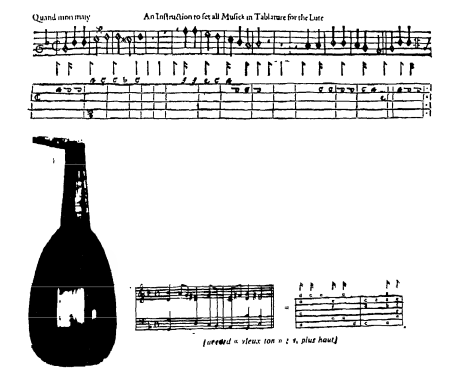
تُن تَن تَن تَن مَن المِثْلِيَّ مِثَلِثُ الْمُتَفَاضِلِ مِنْ الْمُتَفاضِلِ مِنْ الْمُنْ الْمُتَفاضِلِ مِنْ الْمُتَلِيقِ مِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْفِقِيلِ مِنْ الْمُنْ أَلِيلِيْلِيْلِيْلِيْلِيْلِلْ الْمُنْ الْمُنْلِقِلِي الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُل

واذا صوعفت ارمنه هذا الايقاع ، فأخذ من جنس خفيف المتفاضل الثلاثي ، فأنهم يسمونه ( الرمل ) .

« ثانى مركبات المغصل » يعنى المركب آلمغصل الشانى ، وهو المتفاضل الرباعى ، والمستعمل من هذا الصنف هو ما يتساوى فيه زمانان ؛ وأما الأصباف الباقية فغير مستعمله لكونها من المركبات التى يعكن أن تنشأ من البسائط .

وفي سمختي ( د ) و ( م ) : ١٠٠٠ في انشاء باقي مركبات المفصل.

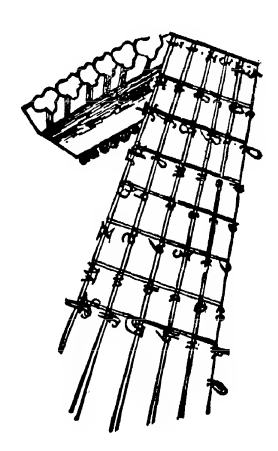
عالم الفكر ... المجلد السادس ... العدد الاول





Steque agora fe figue es el otano quaderno de mulica para cantar y leccer que mila rabla del prefera elibro esdire à dallariades. Enci que politica en caltellaro y en portugues: pen prablica de la lorge en cantar portugues: pen prime roci villanco: alli como esta enla viduela: p fabido de tener: leguire p sa cifras coloradas en caltellaro y en portugues: pen prime roci villanco: alli como esta enla viduela: p fabido de tener: leguire p sa cifras coloradas mirando à cuerda dela viduela: ocar y aquella cantare p.

عالم الفكر ... المجلد السيادس ... العدد الأول

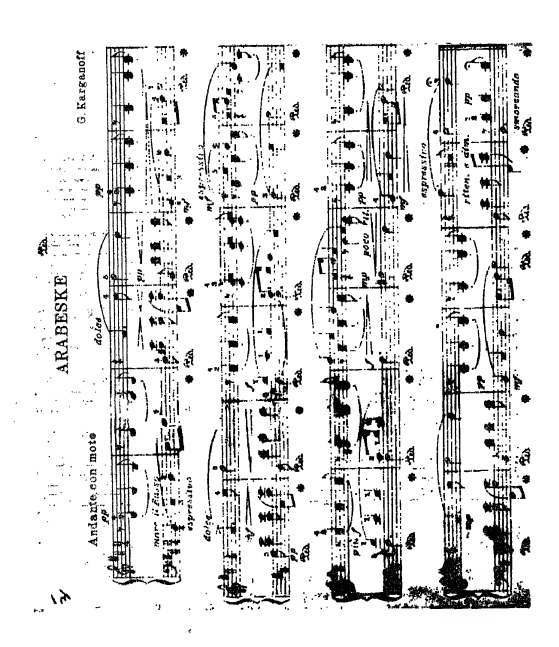


الموسيقى العربية وموقعها من الموسيقى العالمية



197

عالم الفكر \_ الجلد السادس \_ العدد الاول



#### LA NOTATION

e, une série chromatique traduite en tablature de



| الجدول<br>الألمالئ     | Tablature<br>allemande, | Accord  du  3.   |
|------------------------|-------------------------|------------------|
| ا لجدول<br>ا لفرسی     | Tablature<br>française. | Accord  du  luth |
| ا لجدول<br>ا لابطيا لئ | Tublatura<br>Haliopus,  | Accord du luth   |

هيكل يشبه حبة اللوز من أصل شرقي وقد جلبهاالعرب الى اوروبا فى القرن التاسع، وشيئا فشيئا انتشرت في اسبانيا ثم فى ايطاليا وعمت اوروبا فى القرنين السادس عشر والسابع عشر (١٧٠) .

المرجع الفربي / ب \_ تعريف الآلة ( لوت Luth ) : \_ آلة موسيقية عريقة في القدم، عربية او فارسية ، تشبه نصف اجاصة . من آلات النقر الوترية ، وقد لعبت دورا يعتبر من أهم الادوار في تاريخ الموسيقي الآلية \_ يقصد في أوروبا \_ خلال القرنين السادس عشر والسابع عشر ، وأصل التسمية عربية ( û û عود ) وينتمي الي عائلة الكيتار (Guitare) ومنها عائلة الكيتار القديم المسمى ( Guitare Mauresque ) نسبة للموريتانيين . وقد دخل الى اسبانيا في القرنين الثاني عشر والثالث عشر ، وعرف ب : (Al-Ud) وحرف الى (Laud) في السبانيا ثم ( اللهجة الفرنسية القديمة (١٧١) .

وهكذا فلسوف أحاول التعرض لأهم مايتعلق بدراستنا هذه (على أن أفرد للعود وحده دراسة وأفية خاصة تليق بمكانته التي يكنها أهمالم الموسيقى الفربي نفسه ) .

يقول الكاتب في عرض مستفيض حول اصل العود وما تحدر عنه من عشرات الآلات التي كوين كل منها عائلة مستقلة برزت عبر الاجيال الاوربية والشرقية القديمة المندثرة ، والتي لم يبق منها سوى ما كشفت عنه الآثار في الحفريات او الرسوم والنقوش المحفورة على جدران القصور والهياكل الاثرية والاواني الفخارية \_ وغيرها من المستندات والرسوم والصور).

ثم يستعرض الادوار التي تنقل بها فى مختلف العصور وفى جميع الحضارات في الامم العريقة فى القدم ابتداء من أقدم أثر ـ يعود الى عصر قدماء المصريين ـ مارا بجميع ادوار التاريخ القديم والوسيط حتى يصل الى عصرنا الحاضر.

وبديهي أن استعراض تاريخ آلة العود على النحو المذكور بشكل مستفيض يحتاج ألى عدد ضخم من الصفحات خصوصا أننا سوف نتعرض له بالتحليل والتعليق والشرح وغيرها مما يحتاج الى خرائط ورسوم وصور الخ ...

وساحاول في ما يلي حصر وتلخيص كلما منشاته أن يساعدنا على أثبات دور العود كآلة عربية كان لها الفضل العميم على موسيقى العالم الغربي بشبهادة علماء الشرق والغرب وعلى أمل تقديم تاريخ العود في دراسة شاملة مقبلة باذن الله.

Nouveau Dictionnaire de Musique par : Paul Arma, : عن القاموس الموسيقي : ١٧٠)

et Yvon Tieno

Dictionnaire de Musique par : Roland de Candé : عن القاموس الوسيقى : القاموس الوسيقى

الموسيقى العربية وموقعها من الموسيقى العالمية

تقول الموسوعة: - Luth - اسم مولندالآلات وترية مصنوعة من جسم رنان تمتد اوتاره فوق لوحة على صندوق الآلة من طرف الى آخربشكل متواز مرورا فوق زند تجرى عليه الاصابع اثناء العزف . والعزف يكون نقرا ، اما بواسطة الاصابع المجردة او بحك الوتر بواسطة الظفر » . ويلاحظ ان الاصابع وردت بصيفة الجمع ، اى ان العزف يكون على أكثر من وتر واحد وبأكثر من صوت واحد في آن واحد (الباحث) .

#### ثم تقول:

... وجد العود عبر العصيور باشكال واحجام مختلفة حسب البلد والعصر اللذين دخل في مجتمعهما ، وتبعيا للمستوى الحضيارى والاجتماعي والفني في ذلك البلد والعصر الذى لعب دورا فيه ، وهكذا فقد كان العود أساسياللكثير من الآلات التي ظهرت باشكال متعددة ، منها المستدير ومنها المحدب والاجاصي واللوزي والمثلث الزوايا ... وباحجام مختلفة بعضها الكبير وبعضها الصغير او المتوسط او ما كان زنده قصيراا و طويلا او بين هيذا وذاك ، ومنها ما كان ذا مشط (۱۷۲) او بدونه ... الخ ...

ويعود الزمن بالعود حسب الاكتشافات الاثرية الى عهد المصريين القدماء حيث وجد العود ذو الزند الطويل، وبعد المصريين اطلق الاغريق على العود اسم - Trichordon او - Pendura - ، وكما ان العود كان نادرا عند اليونان كذلك كانت الحال في روما » .

ثم يستعرض الآلات الهندية والصيينية العديدة التي تحدرت عنه وعن العائلات الوترية المشتقة منها ، شارحا اشكالها ومواصيفاتهاو فوارقها ، الى ان يصل بنا المطاف الى منطقة الشرق الادنى حيث ذكر هنا اسم العود كما يلفظ عربيا \_ L'td \_ ويشير الكاتب الى مراجعة كلمة \_ A.C.L \_ وقد أورد صورة جانبية للعودوأخرى وجاهية ، الاولى من مجموعة \_ A.C.L \_ والثانية من \_ Conservatoir Bruxelles \_ وجاء تصنيف العود تحت الرسم ضمن الآلات ذات الطبقات الحادة ، بينما نستعمله نحن في طبقات متوسطة هي اقرب الى الجهير في اوتاره الثخينة ، ش سيتطرد الكاتب :

« وكلمة عود عربية صرفة وقد تركت اسمهاالي التسمية الاوروبية ( المحرفة ) : لوث ليلم لله المربة عود عربية صرفة وقد تركت اسمهاالي التسمية الاوروبية ( المحرفة ) : لوث ليلم لله لله المربة لله المربة لله لله المربة لله المربة لله لله المربية لله المربية لله المود وقد داب صانعو الآلات الموسيقية لله المدين يطلق عليهم (حتى اليوم) : Luthior نسمية للعود على التفنن والابتكار في تطوير صناعته ، وتدرج العود من اربعة أوتار الى أن أصبح العدد الكلاسيكي لأوتار العود في أوروبا ، أحد عشر » ، وكان تدرجه هذا خلال العصور الوسيطة بشكل سريع ، وبقيت أوتاره مزدوجة حتى بعد غزوة أوروبا وتبوئه عرش الآلات ، وشيئا فشيئا بدأت تظهر الوتريات المنبثقة عنه إلى أن جاء القرن السابع عشر حيث عرش الآلات ، وشيئا فشيئا بدأت تظهر الوتريات المنبثقة عنه إلى أن جاء القرن السابع عشر حيث

<sup>(</sup> ١٧٢ ) المشبط هو مربط الاوتار وقد سبق شرحه فيتمريف العود عن الغارابي .

عالم الفكر ... المجلد السادس ... العدد الاول

ابتكر العديد من اصناف العود المتطورة لتفى بالحاجة على مدى التطورات الموسيقية في التأليف والتلحيين ، ولحاجة العازفين الى ضرورات الجديد في تقنية العزف وتطبيق المعزوفات المعقدة البناء مما يتطلب طواعية من الآلة ومهارة من العازف . . . وظهر العود المسمى Luth Théorobe للبناء مما يتطلب طواعية من الآلة ومهارة من العازف . . . وظهر العود المسمى Théorobe Chitarron — Chitarron — (۱۷۲) والد مراكب والد Théorobe Chitarron — والسما الكثير . ثم يقول : وقد وضع في العود دراسة ادبية هامة في اوروبافي اواخر القرن السادس عشر . والشكل - ٢٦ سبين لنا مراحل التطور في صناعة العود وتحسنه عبر القرون الوسطى .



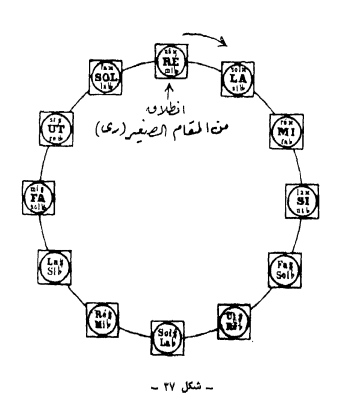
Soliste ) وتشاء الصدف ان يسافر الزميل العراقى الاستاذ منير بشير وهو عازف العود المجيد virtuose بين عوده العربى والعود الاوروبي المسمى - لوث Luth وذلك في بعض العواصم الاوروبية وفي مسارحها الجامعية وعلى مستوى الاوساط الاكاديمية في اعلى مستوياتها وتكلمت الصحافة عن عودنا العربى الاصيل واجمع النقاد على ان العود العربى كانيبدو من جميع الوجوه اكثر شبابا من العود الابن . والشكل ١٣٣ - يمثل الاستاذ منير بشير يعزف على عوده وعن يمينه بدو اشهر عازفي اوروبي على العود - ويدعى في روبي - وهو يشد على عوده احد عشرة من الاوتار الزدوجة .

الموسيقى العربية وموقعها من الموسيقي العالمية

وفي الفصل الثاني يتكلم عن الدور الهام الذى لعبه العود فى القرن السادس عشر ، حيث كان الى جانب دوره كآلة لها شخصيتها وطابعها الخاص وصوتها الرقيق الشاعرى دور آخر جديد برز فى المصاحبة للاكلاميك الافرادى الفرادى الفرادى الفرادى فى ( الاصطحاب التوافقي L'Accomp. Harmongie ) هذا من روعة توافقية دسمة :

وفى الفترة الواقعة بين القرن السادس عشر والقرن الثامن عشر ، ظهرت مؤلفات جديدة من نوع الكونشر تو (Concerto) وهي مؤلفات معدة خصيصا لاظهار براعة العزف الافرادى بالتناوب والتجاوب والتناظر بين المجموعة الاوركستر آلية والعود \_ الباحث \_ (١٧٤) .

« وكان المؤلفون يتسابقون في التأليف لهذه الآلة بحيث صار للعود مجموعة ضيخمة من المؤلفات من مختلف الاشكال والالوان » .



( ۱۷٤ ) ومن اهم هذه المؤلفات اختار المجموعة التالية:

Bach, OEUVERES our Luth
Vivaldi Concerlto pour luth et Orchestre a cordes
Newsidler, Garsi de Parma, Pieces pour Luth.
Dowland, The First Book of Ayres.
Le Roy, Airs de Cour

وعن أهميته التاريخية والفنية قال الكاتب: « يعتبر العود من الناحيتين التاريخية والفنية ذا شأن عظيم ومكانة رفيعة المقام ، وأنه لمن المرغوب فيه ، منذ أكثر من نصف قرن ، السعي باخلاص لتعهده تثبيتا لمكانته وعودة نهضته متحليا بسيماءالتطورات التي وصل اليها الفن الموسيقى في هذه الايام » .

ثم يعدد الكاتب حسنات الآلة من الوجهة «الهارمونية » وطاقاتها البوليفونية «بصورة عامة فيؤكد انها تمتاز بروعة الوقع التوافقي الجميل للاصوات ، خصوصا عندما ينقر على الاوتار بالديوان المتآلف (Octave Harmonique) (يعني بالعزف على وترى القرار والجواب معاحيث تتصاعد الرنات الهارمونية جذابة اخاذة تسمد الالباب روعة وجمالا لحسن تناسقها في الاسماع).

( وهذا نحسه فى العزف البسيط المعروف لدينا ، وذلك عندما تنتقل الريشــــة مناوبة بين وترى القرار والجواب لنفس العلامة وبشكل شبه متلاحم ــ الباحث ــ ) .

والى هنا اكتفى بما لخصته مما كتب في الموسوعة الموسيقية (Fasquelle) حول « العدود » ودوره وامكانياته ومكانته في اوروبا ، لأدقيتم وضعنا هنا في شرقنا العربي الكبير في هذه الحقبة من التاريخ . . . .

لقدتمكن زرياب لوحده من غزو العالم خلال فترة جد قصيرة في عمر التاريخ وبناء الامم ، فماذا كان سلاحه ؟ . . . العزيمة والثبات والثقة . . وما الذي كان يدعمه ؟ . المال والدولة . . والاستقرار . فالمال يمثل العصب المادي لسد الحاجة . . كل الحاجة . . ومن جميع وجوهها ، وبالدولة دعم معنوى مطلق يشحذ الهمم ويشدد العزائم . . وبالاستقرار ترتاح النفس فيبعث النشاط وينطلق فتنفجر ينابيع المواهب المعطاء . . .

ولا تكفي المواهب وحدها أن لم يساندهاالعلم ٠٠ وكان أن فتح أول معهد موسيقى على مستوى علمى راق ٠ وفاقت شهرة زريابومنجزاته ما وصل اليه نجوم السينما والاذاعة والتلفزيون في العصر الحديث ، وراح ابنساءالمجتمعات الراقية ، كل المجتمعات في كل الامم تتبع مبتكرات زرياب حتى في طريقة تصفيف شعره واصلاح هندامه والعناية باناقته واعداد موائده في المناسبات والولائم ، حتى اصبح خاصة النبلاء والاشراف في العالم يلتزمون بتقليد كل ما يصدر عنه من تصرف ، ليشار اليهم بانهم السباقون في مجاراة عصر زرياب سيد الاناقة واللوق الفني الرفيع طرق .

فأما المواهب . . فانها متوفرة . واما العلم فقد اصبح ميسورا في بعض العواصم العربية وعلى مستوى مقبول ، واما التخطيط والتوجيه واحتضان المواهب الجاهزة علميا ودعم استقرارها ومساعدتها على التفرغ للعطاء . . . فلا !!! المؤلف الموسيقى القادر على العطاء علما وموهبة يعجز عن التنفيذ! لماذا ؟ لسحيه وراء رزق عياله . ولحاجته للاوركسترا ايضا اذلك السلاح الفعال ، للقيام بتجارب ضرورية تضع الاسسس العلمية اللوقية لليوليفونية العربية ذات السلم الهلمية الوينونية العربية ذات السلم الويناس فانه لا عجز من ان يقدر على تأمين صرف اتعاب العازفين . فما العمل اذن ؟ . . . . .

م فى القاهرة يوجد اوركسترا سمفونية وعليها ان تساعد المؤلفين الموسيقيين العرب فى تجاربهم ثم لعرض الناضم المتكامل منها علىجمهورها .

في بيروت يوجد اوركسترا سمفونية ( وقد وضعت اخسيرا تحت تصرف المؤلفين الپوليفونيين للقيمام بتجاربهم وقدم الاوركسترااعمالا موسيقية لبنانية عربية سمفونية تناوبت فيها حكايا عصر امجاد بلقيس واسطورة السندبادوسحر الشرق العربي وحي التراث الاندلسي .

\_ وفى بغداد تم تشكيل نواة لاوركستراسمفونية ؟؟

ـ وفى الشام ( دمشق ) بدأت الاستعدادات لا يجاد نواة لمثل هذه الاوركسترا ( كما بلفنى ) ولكن ليس المهم وجود هذه الاوركسترات لتعزف اعمالا غربية من القرون الوسطى او العصر الحديث ، بل رسالتها تتم, بمؤازرتها للمؤلفين الموسيقيين العرب ممن نالوا قسطا وافرا من العلم والثقافة الفنية والادبية والاجتماعية، وخيروا اسرار موسيقاهم العربية ، واكتسبوا تجارب الموسيقى العالمية ليبدأوا من حيث انتهى غيرهم ، وليكونوا نقطة الانطلاق الجديد لمستقبل رائع .

ولن يكون هناك نجاح مالم يكن بين العواصم رباط وتعاون فنى ، وقد اصبح بالامكان قيام مثل هذا التعاون بعد قيام:

« المُجْمَع الموسيقى العربى » الذى انبثقعن جامعة الدول العربية وبرعايتها . ( ومن أهدافه الرئيسية احتضان الموسيقى العلمية وتشجيعها ) .

وقد درجنت شخصيا على اجراء حلقة الصالات مستمرة مع الزملاء اعضاء المجمع الكرام ، وذلك عن طريق المراسلات الدورية من اجل تبادل الاراء حول كل جديد يطرأ من تجارب فردية الى نشاطات جماعية في سبيل تعاون صادق مثمر بين اعضاء مجمعنا الموسيقي العربي الفتي.

وكان ان لمست تجاوبا مشجعا من حضرات الزملاء الاعزاء ، وتكاد لا تمر تجربة جديدة في بلد عربي الا واتلقى اخبارها ، كما اننى بدوري أعلم من يهمهم الامر من الاعضاء بكل ما أمر به مسن تجارب وابحاث .

وكنت في مؤتمر الموسيقى العربية الثانى الذى عقد في المفرب العربي في فاس بتاريخ لل ١٩٦٩/٤/١٨ - وهو المؤتمر الذى مهدلقيام مجمعنا الموسيقى العربي - قد عرضت دراسة نظرية حول سلالمنا الموسيقية العربية ووضع الاسس الهارمونية لها مؤكدا ايمانى بافضلية اعتماد السلم المدل للموسيقى ذات الارباع وعلى اساس السلم ال:

(Ultra-Chromatique) ودعمت وجهة نظرى هذه بعرض نموذج عملى يطبق البوليفونى والبوليفونى - اى تعدد المقامات (Polytonic) بسلالم عربية تسمير بشكل افقى وعمودى ( Verticale ) في وقت واحمد - وبآلات شرقية غير معدلة - .

وقد لمست تشجيعا من حضرات الزملاءاعضاء الوفود العربية دفعنى لمتابعة هذه التجارب، والتوسع بها فعمدت الى بناء قالب موسيقى علمى وهو قالب ال (Fugue) وأمررت فيه جميع

الاساليب العلمية البوليفونية المعمول بها عالمياولكن على اساس المقامات الشرق \_ عربية مس ذوات الارباع \_ بواقع ابعاد تتضمن ثلاث ارباعالصوت \_ .

وسوف اعد مجموعة من اهذه الاعمال لتكون مدرسة علمية ـ لا لتسمع من قبل الجمهور ، بل لتكون عونا ومقياسا علميا للعاملين في ميدان التأليف الموسيقى العالى فيرجعون اليه في ابحاثهم وتجاربهم كجدول يضم جميع الشروط الخاصة بالبناء التوافقى ( Construction Harmonique ) على ابعاد السلالم الشرق ـ عربية الكلاسيكية المتداولة .

ولكن هناك عقبة تحتاج الى تذليل ، وهى ايجاد العائلات الهوائية من نحاسية وخشبيك . (Ultra-Chomatique) . (Ultra-Chomatique) . (Ultra-Chomatique)

وكان قد عرض في مؤتمر فاس للموسيقى العربية المذكور آنفا محاولة جريئة قام بها عضو وفد العراق الشاب السيد حسام يعقوب ، حيث شاهدنا تصميما لصنع آلة الفلوت قادرة على تنفيذ السلم ال (Ultra-chromatique) والتى (في الواقع يمكنها حل هذه المشكلة مسن زاوية واحدة تختص بآلة الفلوت وعائلتها فقط ، وهذا لا يكفى طبعا ، ذلك اننا بحاجة الى قاعدة تشمل جميع الآلات الهوائية ليكون البناء الهندسي في الخطوط الهارمونية العريضة لكل عائلة مستقلة ذات طبيعة واحدة ، وتنتمى الى نفس الفصيلة متكاملا وغنيا ، بحيث تتجاوب جميع العائلات الآلية في اعمال سمفونية عربية شامخة تساعدعلى تصوير امجادنا وتراثنا التاريخي النابض بلوحات موسيقية ومسرحيات غنائية بكل ما في هذه الكلمة من معنى ، فنعيد الصورة الخالدة التي رسخها في سجلات التاريخ زرياب العظيم .

وانى مستمر فى تجاربى ، وكذلك يفعل البعض من الزملاء المجدين فى لبنان والعواصم العربية بانتظار بارقة الامل . .

واخيرا لاحت هذه البارقة حينما تلقيت من الدكتور الحفنى رسالة خاصة تبشرنى بنجاحه شخصيا في تحقيق الحلم الذى يراودنى في تكامل عناصر الاوركسترا السمفونية العربية ، فقه تمكن الدكتور الحفنى من أيجاد القاعدة الخاصة والناجحة في ولادة الآلات الهوائية المعنية مسن نحاسية وخشبية. وحثنى الدكتور على الاستمرار في تجاربى العملية وفي كتاباتى السمفونية العربية ووضع القواعد الخاصة بها لانه لن تمضى فترة وجيزة سيقول الدكتور الحفنى حتى تكون العائلات الهوائية جاهزة للعمل والتنفيذ ، وحينئذ ستعود موسيقانا العربية الى متابعة رسالتها الازلية وتقدم الى العالم مدرسة جديدة ، يستعى اليها علماء الوسيقى في العالم من جميع اصقاع الارض للتزود من ينابيع الموسيقى العربية من جديد ، فيعيد التاريخ نفسه اثر هذه الجهود ، وبنتيجة المبادرة ستبقى بلادنا العربية المنطبق الاول والاخير في تصدير الفكر الموسيقى ونشره وحفظ ترائه من الضياع .

وسيسعى الباحثون الينا ، الى جديدنا المبنى على التراث الاصيل ، والعالم متعطش الى الجديد ، فكيف اذا كان هذا الجديد يحتضن التراث الكلاسيكى العظيم ؟ . . . فلنصمم ولنعمل . . . ولنتداول في شئون المستقبل . . . ولنتعاون بعزيمة وثبات . . .

وحينتُذ ١٠٠٠

وحينئد فقط تصدح موسيقانا في ارجاءالممورة .

## المرهمة ومندقى وإرستد حطاب

# الموسيقى والموسيفيون والنوصيل \*

خمس مقابلات أجراها جاك بورنوف (١) Jack Bornoff

القابلة الاولى

مع لوکشیانو بیریو Luciano Berio Vittoria Ottolenghi بالاشتراك مع ثیتوریا اوتولنجی ( یولیو ۱۹۷۲)

<sup>\*</sup> Bornoff, Jack, Music, Musicians, and Communication: Five Interviews, Cultures, Vol. 1, No. 1, 1973, pp. 113-161. Unesco et La Baconniere

في نهاية عام ١٩٧٣ اصدرت منظمة اليونسكو مجهلة فصلية دولية بعنوان « ثقافات Cultures » لتحل محل مجلة تاريخ العالم التى ظلت اليونسكو تصدرها من عهام١٩٥٣ وحتى نهاية عام ١٩٧٧ . وقد كانت هذه المجهلة مخصصة للتاريخ باوسع معانيه مسايرة تطلعات العصر الفكرية فقد خرج العالم من الحرب العالمية الثانية وهو يحسب الحاجة الى التامل والى دراسة الماضي ومراجعة الثقافات مما ادى الى ظهور اعمال تاريخية كثيرة ومتنوعة .

وقد صدر العدد الاول من هذه المجلة وكان بعنه والمجتمع ، وضم عددا من المقالات والدراسات والمقابلات المتصلة بهذا الموضوع . ومنها مقابلات خمس نشرت تحت عنوان « الموسيقى والموسيقيون والتوصيل » وهى التى نترجمها في هذا العدد • وقد اوردنا تعريفات قصيرة باربعة من اللين اجرى الباحث الموسيقى بورنوف مقابلات معهم ، اما الموسيقار المخامس وهو ويبر فنرى ان المقابلة معه تحتوى على اشارات كثيرة الى حياته واعماله . كما اضفنا بعد اسم كثير من الموسيقيين تاديخ ميلاهم وتاديخ وفاتهم - انكانوا من التوفين - لعل ذلك يساعد على تصور عمل هذا الموسيقار في اطاره الزمنى . ( المترجم )

<sup>(</sup> ۱ ) جالد بورنوف : باحث موسيقى انجليـزى ،اشتغل مساعد رئيس برنامج فى الاذاعة البريطانية . وفى عام ١٩٥٢ عين سكرتيرا تنفيذيا للمجلس الدولى للموسيقى(اليونسكو ـ باريس) . وقد صدر له فى عام ١٩٧٢ كتاب بعنوان «الموسيقى ووسائل اعلام القرن العشرين » .

لوكشيانو بيريو ، ولد في ايطاليا عام ١٩٢٥ ، وهـوموسيقار ايطالى استخدم التاثيرات الفراغية في مقطوعته « الدوائر » مثلا للصوت والقيثارة وآلتي نقر . كما كتبموسيقى اليكترونية واعمالا تسمح بحرية الاختيار للمؤدين كما في قطعة « الحركات المجتمعة » .

وقد تبوا بيريو كنظرى وكمؤلف موسيقى وكقسائدللفرق الموسيقية وكمعلم ، مكانة بين قادة ممثلي الحسركة الطليعية الموسيقية ، ويمتاز أسلوبه بالجمع بين الفنائيةوالتعبيرية مع استخدام احدث التقنيات الإليكترونية ،

#### بؤزنوف

هلا حاولنا أن نحدد عنضر النجاح في توصيل الوسيقي بشكل عام والعمل المعاصر بشكل خاص الى الجمهود ؟

يقاس نجاح العمل عادة بعدد الناس الذين يذهبون لسماعه ، وبحدة التصفيق ، ويقاس في ايامنا التي تهيمن عليها وسمائل الاعلام بعمددالاسطوانات التي تباع ، وبما يتفحصه مدير برنامج أية اذاعة او تلفاز في صباح اليوم التالي للاذاعة من أرقام الابحماث الخاصمة بجمهور المستمعين .

ولهدا دعنا نتناول بالبحث الوقائع الموسيقية « الحية » - الحفىلات الموسيقيسة والمهرجانات وغيرها - ووسائل الاعلام كوسائل كثيرة لتشجيع الموسيقي في هذه الايام .

#### يريو

اننى كموسيقي لا اؤمن بتشجيع الموسيقى بشكل عام كسلعة ، وانما اؤمن بتشجيع الافكار حول الموسيقي . وكثرة الافكار حول الموسيقى تتناسب مع كثرة الاوضاع الثقافية والاجتماعية . ان الوضع الايطالي يختلف عن الوضع الفرنسي ، والفرنسي يختلف عن الألماني ، وهلم جرا ، ان ( ۱۹۲۱ – ۱۹۲۱ ) في فرنسااكثر « نجاحا » من شو اينبرج ( ۱۸۷٤ – ۱۹۰۱ ) ، وریتشــارد شــتراوس Strauss ( ۱۸۲۱ – ۱۹۶۹ ) في المانيا اکشـر نجاحا من ماهلر ۱۸۲۰ – ۱۹۱۱) ، وفيبيرن Webern ( ۱۹۹۰ – ۱۹۹۰ ) وبيع Berg ( ١٨٨٥ – ١٩٣٥ ) في فينا ، وبادتوك Bartok ) في المجسر وفي الولايات المتحدة . وبوتيشني Puccini ( ۱۸٥٨ – ۱۹۲۶ ) ، وماسكاجني الحقيقة هي أن فكرة النجاح لا تمت الى حجم ومحتوى العمل « الناجع » نفسه الا بسبب ضعيف . وهذا ما يجعلني أحس بمقاومة ما لقبول كلمة نجاح دون تمحيص ، انها سمة لعصرنا هذا ، عصر وسائل الاعسلام . أن هناك انماطها كثيرة ومتباينة من النجاح بقدر تعدد وتباين طرق تناول الموسيقى . ويعنى النجاح في مقياس العقلية الاعلامية ان يبيع المؤلف الموسيقي اكبر عدد من الإسطوانات ، وأن تظهر في الصحف كثيرا ، ولكن الافكار حول الموسيقي يمكن أن تمثل تمثيلا ناصعا عملية ثقافية بطريقة بارعة ، وقد يقول المرء قولا يبدو متناقضا حين يصفها بأنها طريقة « صامتة » . ان الابحاث الموسيقية والانجازات التي حققها مؤلفون موسيقيون من أمثال شو اينبرج ، وڤيبيرن قد غيرت وجه الموسيقى فى هذا القرن ، بالرغم من انه قد يقال انهما كانا غير ناجعين في المهما . أن ربط رؤيتهما الموسيقية وانجازاتهما بفكرة النجاح هي كربط بعض اكتشافات العقل البشرى الهامة مثل نظرية النسبية ببرنامج تلفازى . انه كالقول بان مونتیفیردی Monteverdi (۱۷۹۱ – ۱۷۹۱) وموتسسارت Mozart (۱۷۹۱ – ۱۷۹۱) وبيتهوفن Beethoven ( ۱۸۲۷ - ۱۷۷۰ ) . وديبوسي كانوا ناجحين ، أو أن ليوناردو دافنشي كان رجلا ذكيا ... انني أجد أن هذا كلهلا يتصل بالموضوع .

## بورٺوف

الا يمكن مع هذا تضييق شقة الزمن بين الجهد الهائل الذى يبذله العالم أو المؤلف الموسيقي ، وبين الجزاء الذى يحتاجه لكي يتابع جهوده هذه ؟

#### ببريو

ان هــذا يتوقف على نوع الجزاء الــذى يحتاجه ، النى اشعر ان العقول المبدعة في هذه الايام أكثر ادراكا لموقعها ووظيفتها في المجتمع منها في اى وقت مضى ، ان من الاشياء التي ساهمت فيها وسائل الاعــلام هــدم الفكرة الرومانسية الخاصة بالبرج العاجي ، حتى انني صرت اشعر أن وجود « عبقرى » منعزل او عبقرية مفمورة او اسيىء فهمها ( مثــل شوبرت Schubert ( ١٧٩٧ – ١٨٢٨ ) اصــبح اليــوم امرا بعيد الاحتمال جدا ، فلو ان واحدا مثل رامبو قرر اليوم ان يذهب الى افريقيا لوجد وراءه آلات تصوير هيئة الاذاعة البريطانية وهيئة الاذاعـة الكندية والاذاعة الفرنسية والاذاعة الايطاليــة ،على اننا ونحن نتعامل مع اعداد كبيرة ، مع وسائل الاعــلام ، علينا ان نواجـه مختلف صـنوف التناقضات . وعلينا أن نوجد وحدة بين الاضداد ، بل وان نكون قادرين أحيانا على استخدام الجوانب السلبية في بعض المواقف ، ان الموسيقى ستظل دائما في يد الافراد ، وان كانت في نفس الوقــتوسائل ادائها في عالـم اليوم ، والتعريف بها ، مرتبطة ارتباطا عميقا بأساليب صــناعية مثــل المذياع والتلفاز والاسطوانات وغيرها .

ولها الفكرية وبعبارات عملية صرفة (اننىلا اتحدث عن الحياة الروحية او الفكرية) الكرة وجود المؤلف الموسيقى فى برج عاجى تناقضاضطرار المؤلف نفسه لقبول وسائل الاعلام كأسلوب لجعل افكاره مسموعة وها يشير مشكلة الديولوجية اساسية امام من يرى ايضا في الموسسيقى عملية اجتماعية وعندما يكتبعالم اجتماعي كبير مثل ادورنو Adorno ضد التدوق الموسيقى ، وضد وسائل الاعلام ، يتصور المارء انه يرفض ان يسلم بأن كونشرتو الكمان لشو اينبرج «ليس ناجحا » مثل نجاح اغنية شعبية يغنيها فرانك سيناترا Sinatra . على ان هاذا خطأ ، مهما كان تلوق الموسيقى متدنيا ، لان اقل مايقال في هاذا انه يقارن بين شكلين من الواضح انهما غير متصلين ببعضهما .

لقد أثارت وسائل الاعلام مسألة الاتصالباعداد كبيرة ، كما أنها أكدت الآراء المنفصلة والمتباينة لدى جميع المستمعين المحتملين . ان للموسيقى في مجتمعنا وظائف كثيرة طبقا للخصائص الاجتماعية المختلفة \_ ولا نعنى بذلك الطبقات بالمعنى البورجوازى وانما نعنى البيئات الثقافية . هناك موسيقى تؤدى وظيفة معينة بين الشعب : والتمييز الاساسي في الثقافة الغربية في هذا المجال هو بين ما يسمى بالموسيقى الجادة والموسيقى الشعبية . ولكننا ندوك أن وسائل الاعلام قد أكدت هذا الموقف ، بل أثارته واستغلته في حالات كثيرة . وهي تحتاج إلى تقسيم الموسيقى الى فئات حتى تستطيع التحكم في هذه المجموعة الضخمة والمتباينة من الاصوات التي نسميها موسيقى ، وأن تبيعها تحت بنود منفصلة . وتلصق عليها أوراقا تحمل اسماءها حتى يستطيع موسيقى ، وأن تبيعها تحت بنود منفصلة . واذاكنت أعارض شيئا فأننى أعارض عملية الالصاق هذه لاننى أعرف دائما أن الورقة الملصقة لاتتفق مع حقيقة المضمون . أنه عندما تستطيع أن

عالم الفكر .. المجلد السادس .. العدد الاول

تلصق اسما على شيء ، فان هذا الشيء يكسون قد مات او أصبح شيئًا آخر . فكر في « شكل السوناتا » ان ما نقدر عليه هو أن نحس بالعمليات وأن نصفها ، لا أن نطلق الأسماء على الاشكال .

## بورنوف

انك تعادل (( الصاق الاسماء )) بالبيع ، وتعتبر هذا ـ نتيجة لايماءات تجارية ـ طريقة لقتل الموسيقي الحية ٠٠٠

#### بريو

.. لقتل معنى الموسيقى

## بورنوف

ولكن هناك الصاق اسماء في الاذاعة ، ولعلهذه هي الطريقة التي يمكن ان تعامل بها الموسيقي معاملة لطيفة جدا ، ان فصل القنوات والبرامج وانشاء البرنامج الثالث والبرامج الثقافيسة ، و «محطات الوسيقي الجيدة) في الولايات المتحدة ، كل هذه الصاق اسماء على نحو ما ،

#### بيريو

كلا ؛ اننى أعنى الصاقالاسماء على الانتاج : موسيقى الطليعة ، والموسيقى المسلسلة ، وموسيقى المسلسلة ، وموسيقى النفمات الاثنتي عشر ، وموسسيقى الكلاسية الجديدة ، وموسيقى ما بعد هذا أو ما جد بعد ذاك وهلم جرا مما يقابل الفكرة الرومانية القديمة قسيم واحكم ( فرق تسد ) . ان هناك ميلا طبيعيا فى العلاقات الانسانية لتقسيم الاشياء للسيطرة عليها بشكل افضل ولترويجها بالطبع .

## بورنوف

آلا يمكن أن يعنى هذا في هذه الحالة قستم لتساعد وتعزز بشبكل أفضل؟

#### بريو

ان لوسائل الاعلام انتاجا موسيقيا مثيراللاعجاب ، ولديها موسيقيون مدهشون وبعض مؤلفى الموسيقى المهمين جدا ، ولكن ماذا تفعلهذه الوسائل في سبيل تعزيز افكار الموسيقى ان الموسيقى معلم عظيم وأداة فكرية لمساعدة الناس لاقامة علاقات بين الأشياء ، حتى ولو كان هذا يتم بطريقة مجردة ، ولعل اهم دور تقوم به الموسيقى في مجتمعنا هو تعليم الناس كيفية العثور على علاقات بين الاشياء ، بل واختراع هذه العلاقات ، ان الموسيقى نموذج مسن السلوك ، وتمرين على دبط الاشياء لا فصلها .

واذا أراد المرء أن يتم هذا فى ثقافتنا التى سيطر عليها وسائل الاعلام فأن عليه أن يتعلم كيف يستخدم هذه الوسائل ، أن على أى أمرىءمر تبط بمشكلات اجتذاب جمهور كبير أن يكون مدركا للمضمون الداخلى للاشياء ، وأن يكون قادرا على ممارسة اختيار صارم لا يتعلق بالاشياء وأنما بالافكار .

الوسيقى والوسيقيون والتوصيل

والنظرة السائدة للوسائل الفنية هي أنهاموضوعية ومنصفة ، ومن ثم فهى قادرة على نشر الرسالة الموسيقية بشكل موضوعي ، ولكن هذاغير صحيح ، فلكى تكون الوسائل مفيدة حقا عليك أن تتخد أولا قرارا داخليا ، وأن تكون لديك فكرة وأضحة عما هي الافكار الاساسية الملموسة ، والا وجدت نفسك في وضع يماثل الاوضاع الموجودة في بعض البلدان ذات الذوق الثقافي الرفيع ، حيث تعمل الاذاعة والاسطوانة على تخريب آذان وعقول الجمهور الموسيقي الكامنة وذلك عن طريق مستويات الموسيقي الشعبية المتدنية جدا .

واذا أريد للموسيقى ان تعزز فى أيامنا هذه بطريقة نافعة وذات معنى فيمكن أن تستخدم الوسائل ، بل يجب ان تستخدمها على ضهوايديولوجية .

## بورنوف

تجرى في هذه الايام عدة محاولات مهمة لتوسيع جمهور مستمعي الموسيقي الجادة ببت برامج على شبكات الارسال الشعبية ـ مثل اذاعة لوكسيمبورج او الاذاعة المحلية الفرنسية ـ هذه البرامج التي لا تسمع عادة الا ضمن ما يسمى بشبكات الارسال الثقافية .

#### بريو

ولكن تذكر ان المستمعين يستطيعون دائماان يفيروا القنوات فى خلوتهم فى منازلهم . ويمثل هذا ايضا اختيارا من جانب المستمع . اننى أرى فى المذياع تأكيدا لما يمكن ان يقع فى الحياة الحقيقية . ان المدياع والتلفاز هما في الاساساداتا اعلام . ويشبه الحال أخذك كتابا عن الفن به صور فوتوغرافية للوحات موجودة فى مكان بعيدعنك . فاذا كان مثل هذا الكتاب يتناول رساما عظيما من عصر النهضة وبيعت من الكتاب نسخ كثيرة فان ذلك يجب أن يعنى أن هذا الرسام يحتل مكانا هاما جدا فى أذهان الناس . ومثل هذا يجب أن يكون حال الموسيقى من خلال المذياع والتلفاز .

ولكن الى أى مدى تمثل وسائل الاعلام اهتمام المستمع الحقيقى ؟ ان وسائل الاعلام تتبع قانون پاركنسون Parkinson مثلها مشل اية اجهزة صناعية كبيرة اخرى ، وكذلك دور الاوبرا وفرق الاوركسترا الهارمونية وكثير غيرها من المشروعات الموسيقية . اذ أن هذا الجهاز يصبح بعد درجة معينة من التعقيد عاجزا عن انتاجما يحتاجه اليه الناس من البضائع ، وانما يعمل للمحافظة على بقائه وبهذا يصبح عاجزا عن رؤية سبب وجوده ، ويتقوقع على نفسه .

## بورنوف

اذا افترضنا ان للاذاعة وظيفة مزدوجة في خلق برامجها وفي عكس حياة المجتمع الثقافية ـ فان المدياع والتلفاز يمكن ان يزيدا من شعبية الموسيقي باعلام الجمهور بالنشاط الموسيقي الخارجي . ان عددا من محطات الاذاعة قد أوجدت خدمة ـ على غرار خدمة المجلة ـ ذات فائدة كبيرة في اعلانها في أوقات مختلفة من النهاروالمساء عن وقائع موسيقية في مختلف أرجاء البلاد حتى ولو كان المايكروفون لا يصل اليها .

الا تعمل الاذاعة المحلية السهائرة الأن في دربالتطور على اقامة جماعات موسيقية اصغر واكثر تخصصا ، حيث سيكون التبادل المستمر بين المحطات المحلية وبين جمهورها المباشر مفيدا تماما للموسيقى ؟

#### بريو

اجل . ان لدى تجربة شخصية تتصل بهذاالتطور فى الولايات المتحدة حيث لم يقتصر البث على الحفلة الموسيقية التى قدت فيها فرقةالاوركسترا السيمفونية الامريكية فى مركز لنكولن وانما شمل أيضا التمرينات . غير ان هذا يتضمن نظرة متنوعة جدا للبث الاذاعي . ان هذا ممكن في امريكا ، حيث توجد محطات صغيرة غير تجارية كثيرة اكثر مرونة من غيرها ، وحيث تستطيع ان ترتجل على الفور . وهذا يختلف عن مؤسسات الاذاعة الحكومية او شبه الحكومية التى يجب ان ترسم برامجها قبل تنفيذها بوقت طويل . كماان هـذا يفترض اتصالا ممتازا مع اتحادات الموسيقيين حتى يمكن استخدام اعمالهم فى الاذاعة . وعلى أية حال هناك فائدة كبيرة فى تقليص شبكات الاذاعة والتلفاز الى وحدات صغيرة ، كل وحدة لها مسئولياتها الخاصة بها .

## بورنوف

بالرغم من أن التلفاز يتمتع من بين جميع الوسائل باكبر عدد ممكن من الجمهور الا أنه كان أقل هذه الوسائل احتفاء بالموسيقى ، اننى أعرف أن سلسلة البرامج الاثنى عشر ، التى قدمتها منذ مطلع العام الماضي تحت عنوان « هذه هى الموسيقى والموسيقى » أحدثت اثرا عميقا ، وقد يكون من أسباب ذلك جرأة التلفاز الإيطالي في بثهاعلى شبكته القومية في أنسب وقت للمشاهدة .

#### ببريو

ابتدات مؤمنا بان المذياع والتلفاز هما فىالدرجة الرئيسية اداتا اعلام ، ومن الصعب على ان أدى ان لهما ما للفرقة السيمقونية او المسرحمن وظيفة فنية . فمهما فعلت في وسائل الاعلام فان وجه المسئول فيها سيبرز من خلاله ، ولايحدث غير هذا الا في حالات نادرة . وفي برنامج « هـنه موسيقى وهـنه موسيقى » اعطيت اناوفيتوريا او تولنجى فرصة نادرة وحرية في تخيل الجو الموسيقى ، فكان ما حاولناه هو أن نزيل الفاز بعض التعلق الشديد بالموسيقى ، وأن نظهر أن ما يجرى ليس هو وراء المسرح بقدر ماهو في عقول الموسيقيين ، وذلك عند جميع من يكرسون حياتهم للموسيقى .

وقد واجهتنا مشكلة استخدام لغة بسيطة جدا واساسية لكسب اهتمام قطاع كبير مسن جمهور المشاهدين دون أن نخل بالمضمون ، وبعبارة أخرى كيف أقول شيئًا مهما في نظرى ولكنه قد لايعنى كثيرا لجمهرة المشاهدين ، دونأن أخون جوهر تفكيرى ، واعتقد أننا نجحنا ، لاننا لم ننس الجانب الاجتماعي في عمل الوسيقى وفي الاستماع إلى الموسيقى ، لقد أجرينا مقابلات مع نحو تمانين مؤلفا موسيقيا وكثيرين ممن يؤدون الموسيقى ، وزرنا مدارس الموسيقى في مختلف أنحاء العالم ، وهكذا استطعنا أن نقدم صدورة متعددة عن التفكير الموسيقى الهام الحالى .

الموسيقى والموسيقيون والتوصيل

ِ قيتوريا أوتولنجى ( مخرجة سلسلة برنامج « هـــله موسيقى وهذه موسيقى » في التلفان الايطالي ):

ان من اسباب نجاح هذه البرامج ـ فيما اعتقد ـ عدم اتفاقى مع لوشيانو بيريو على حقيقة التلفاز . فأنا لا أرى أن التلفاز مجرد أداة أعلام ، وأنما أعتقد أن التلفاز وسيلة جديدة ولعله فن جديد: وما يصدر عنه شيء ابداعى ، أن البرنامج التلفازى يجب أن يكون نوعا من العرض ، نوعا جديدا من الفن الادائى ، ومن ثم كانت غايتنا أيضاأن نجعل برامجنا أعلامية ومسلية ، وأن نعطى لكل منها قيمة وثائقية ووحدة فنيسة تتجاوزان الإعلام ، ولما كنا قد بدأنا من منتصف الطريق فأن ذلك قد تطلب شيئًا من الاختيار ، أن التلفاز اسلوب في التعبير ومن ثم فهو مشابه جدا للفن ، أن العمل التلفازي الاصيل مواز ، وأن كان ليسمطابقا ، للمسرحية أو الرواية أو الباليسة ، أو غيرها حتى ولو كان خارج خطط المسرحية التقليدية .

#### بورنوف

ان التلفاز مازال مفتقرا حتى الآن الى شكلفني يخصه ويخصه وحده ٠٠٠ او على أية حال فما يتعلق بالفنون الأدائية ( التمثيلية ) ٠

#### ببريو

ان كل شيء نفعله ، مستخدمين وسيلةعامة ، هو أيضا تمثيل ، حتى المحاضرة أو نشرة الاخبار ...

## ف،اوتولنجي

ان الجانب التمثيلي اساسي . فنحن نحاول استخدام التلفاز كأداة ثقافية مستغلين امكانياته حتى في الاشياء الدقيقة ، مع اخذنا في الاعتباردائما ان التلفاز ليس مجرد بديل للجريدة او لمقالة في مجلة .

#### بريو

كانت بعض جوانب التفكير الموسيقي في مسلسلنا معقدة جدا ، ولم نستطع ان نفرضها فجأة على اسرة راع من رعاة سردينيا ... ولم تهتم بها هـــله الاسرة . وكانت المسالة هي في الحديث عن بضعة مشاكل واضحة دون التنازل عنها . وفي جذب الناس الى الافكار المطروحة . واستخدمنا المجازات البصرية كي نعلم ، وكونت هذه ايضا عرضا .

## ف، اوتولنجي

اعتقد ان هذا البرنامج اثبت اننا عندمانكون مدركين لمشكلات اللغة التلفازية نستطيع ان نعبر بطريقة افضل من خلال هذه الوسيلة . ولعلنا لم نمض بما فيه الكفاية في بحث مسألة اللغة التلفازية . . . وهذا لايعنى الكلمات وحدها ان لفة التلفاز شكل جديد من أشكال التعبير يجب أن تستخدم كما يستخدم الرسام مواده . وعندمانمسك بناصية مشكلة اللغة سيغهم الراعي أيضا.

عالم الفكر ـ المجلد السادس ـ العدد الاول

وهذه المشكلة ذات شقين : فهي مرتبطة بتطورالمجتمع - فالمجتمع الجديد سيساعد لفة جديدة - وهناك مسائل أساسية بحاجة الى فهم وحل ، وهي تتبع وسيلة التلفاز نفسها . ومن الواضح ان لغة التلفاز سمعية وبصرية ، ولما كان الرقصوالحركة شيئين بصريين تماما فانهما يجب ان يشكلا عنصرين مفيدين ، ولكنهما ليسا كذلك ، لان الناس قد فقدوا الاحسساس العميق بمعنى الاشارة ، كما كان الحال في الملهاة المرتجلة الإيطائية في عصر النهضة ، فهذه كانت موجودة في الثقافات الاولى وما زالت موجودة في ثقافتنا . ان علينا الآن ان نسعى الى شرح افكار يمكن التعبير عنها لجمهور أوسع من خلال الحركة ومن خلال اجسام الراقصين مثلا ، وقد كانت الكلمات تعبر عنها بشكل رائع لجمهور محدود .

#### بورنوف

وبهذه المناسبة اننى معجب بشكل خاص باستقبال بيريو بما قدمه جلن تتلى Glen Tetley من تفسير بالباليه لعمل Laborintus II التى ابدعتها منذ عهد قريب فرقة الباليه الملكية فى مسرح كوفنت جاردن في لندن .

#### ببريو

أجل ، اننى اعتقد ان تتلي قد استطاع ان يخلق حركة موازية هامة لموسيقى هذا العمل .

## ف،أوتولنجي

لنعد بالحديث الى مسلسلنا ، لقد كان عليناان نفسر موضوع الموسيقى ، هل نبدا من البداية القد أثار البرنامج التمهيدى بعض الأسئلة الاساسية التى كانت فى الحقيقة ذرائع مشل ( ما فائدة الموسيقى ؟ )) و (( ماهي الموسيقى ) ))ونحو ذلك ، ولكننا قررنا هنا الا نشرح العناصر او النواحى الفنية فى الموسيقى ، وان نبدأ مسن الوسط ، وكان الجمهور يعرف ذلك عن وعي او عن غير وعي ، واستطعنا ان نضمن موضوعنامعرفة تربو كثيرا على ماكان يمكننا ان نضمنه لو اننا شرحنا الف باء الموضوع .

ربما ان برنامج « هــذه موسيقى وهـذهموسيقى » لم يجتذب جميع جمهـور التلفاز في الطالبا ، ولكنه من غير شك اجتذب جمهورا يزيدمليونين او ثلاثة ملايين على المليونين او نحوهما اللين يذهبون الى الحفلات الموسيقية . كما انهقد وصل الى كثير من الناس الذين كانوا حتى ذلك الحين لايهتمون بالموسيقى ، أو أن اهتمامهم بها ضئيل .

## بورنوف

ان الذي يساعد على خلق جمهور للموسيقىلا يقتصر على محتوى البرنامج الموسيقى وحده ، وانما أيضا طريقة تقديمه وعرضه ومكانه ضمن مجموع البرامج المذاعة ، فهل تحبد سياسة خلط أنماط الموسيقى المختلفية ، اي تقديم موسيقى كلاسية وموسيقى معاصرة وشعبية ضمن برنامج واحد ؟

#### ببريو

هذه عملية غير طبيعية توهم بمجتمع واحدلا وجود له ، ان هناك درجات مختلفة من التعقيد في الموسيقى : فهناك الموسيقى التى تتحدى العقل ، والموسيقى التى تقتصر على ادخال السرور على نفسك وتدغدغ اذنيك ، وهما غير مرتبطين في معظم الاحيان .

#### بورنوف

ولكن مما لاشك فيه ان هناك حاجة الـــىردم الهوة التى تفصل بين عالم ألوسيقى الخفيفة التى غلبت عليها الصبغة التجارية كثــيرا ، والموسيقى الكلاسية ، وهي إيضا وبشكل ثانوى تجارية وان كانت لاتحب ان تقول ذلك. لماذا نفتقرفي هذه الايام الى موسيقى جيدة من نوع أخف ، موسيقى ليس من الضرورى ان نسميها موسيقىخفيفة . . . اى كتلك التى يسميها موسيات مسلية Divertimento عمل عليه عليه عملور الموسيقى الجادة الذين يرحبون بكتابة أعمال خفيفة ، اعمال هى بصراحة مسلية عملور الموسيقى الشعبية ؟

#### ببريو

ان هذا هـو دور الموسيقى الشعبى ، ان الموسيقى هى دائما للتسليـة . . . امـا بالمنى العميق . . بالمعنى الروحى والفكرى ، واما بطريقة اكثر سطحية . وأحس ان هذا تصنيف زائف نابع عن حاجة وسائل الاعلام لخلق اسماء حتى تعمل وتبيع ، اننى أجد تسليـة كبيرة فى بعض خوانب عمـل كعمـل Votre Faust لهنـرى يوسير Henry Pousseur مثلا (١٩٢٩ -) .

## بورنوف

ولكن هذا العمل ليس مسليا ابدا لراعيك السرديني ، ان تذوق الجوانب المسلية فيه يحتاج الى قدر كبير من المعرفة الموسيقية ،

#### ببريو

ولكننى عندما لا أعمل للتلفاز لايكون من واجبى أن أهتم بذوق الراعي الموسيقى وبحاجاته الروحية ، فإنا أكثر أهتماما ببقائه الاقتصادى . وكل ما استطيع أن أفترضه هو أنه بحاجة الى شيء بسيط جدا يريحه من عناء حياته الشاقة . وبالنسبة لعملى لا أضع فى ذهنى نوعا معينا من الجمهور . أن هناك أفكارا معينة أحتاج إلى أن اطورها لكل من يريدها . وعلى أن أفعل هذا وأنا مدرك تمام الادراك لما حولى من تعقيدات بالنسبة للمستمعين الحقيقيين أو المحتملين أو الماليين .

## بورنوف

واذن من الذى سيكتب أعمالا يستحسنهاالجمهور وتتمتع في نفس الوقت بأعلى المستويات الفنية ؟

#### ببريو

لا أدرى ولا يهمني ذلك . أن هذا سؤال يجب ألا يوجهه أي مؤلف موسيقي لنفسه أ لانه يعنى أن الموسسيقي وأحدة وواحدة فقط ،وموضوعة لرجل ذي بُعند واحد . أن علينا الا نحكم في يومنا هذا على وجود الوسيقي في حياتنابأفكار هي من الماضي ( أو لعلها فكرة خاطئة عن الماضي ) عندما كانت هناك لغة موسيقية موحدة أتاحت لموتسارت أن يكتب سيمفونية من طبقة چ.مينور G. Minor ورقصات . ان القواعدالاساسية التي استخدمها بيتهوفن في تاليف سيمفونية البطولة هي نفس القواعد التي استخدمها غيره في كتابة موسيقي راقصة للقصر . ويمكن القول أن الجميع ظلوا يستخدمون نفس « لفة النفم » حتى مجيء بيتهوفن • أن جدة هذا العصر - وهي أيضا جانب جميل جدا فيه -هي في مجموعة المواقف « اللفوية » التي طورناها ، وكل موقف منها له معناه الخاص به في التعبير عن فكره وعن وظيفته ، ولعله يجب علينا ان نفكر بامعان في المعنى العميق للمصطلح الإيطالي القديم : « هذه موسيقي وهذه موسيقي » ، اي ان هناك الوانا كثيرة من الموسيقي . وهناك بالطبع نماذج من الموسيقي تهتم في الدرجة الرئيسية بالانتشار الشمعبي وبالنجاح . صحيح اننا نؤلف الموسيقي ولكن التاريخ « يؤلفنا » ايضا ، وتؤلفنا الاوضاع التي نعمل دائما على تعديلها وامتحانها ...والاشياء تكتسب اهمية او تصبح لا اهمية لها ولا ضرورة ، أن وسائل الاعلام وحدها لاتعطى الجواب، كما أن الافراد وحدهم لايعطون الجواب. ولكن تفاعل الوسائل بالمعنى الواسع جدا مع الافراد يعطى الجواب الى حد ما . والتفاعل الصحيح لايتسنى الا في مجتمع من نمط آخر ، مجتمع لاتنفصل فيه الموسيقي عن الحياة الحقيقية ، بل وحتى فكرة « شعبي » لاتوجدفيه ، وحيث تكون الوسيقي حزءا من حياتنا (حياتهم) ، وحيث تقبل الالوان المختلفة من الموسيقي وكانها اشياء طبيعية . ولكن هذا بتطلب تحولات اجتماعية وروحية هي أبعد ماتكون عن نمط حياتنا المعاصرة . وإن ذلك يفرض علينا أن ننظر الى وسائل الاعلام نظرة مختلفة ، وان نعطى معانى مختلفة للاسماء التي تبتدعها الوسائل حتى تبيع .

انني أدعو الى العودة لمجتمع أكثر بساطة لا يوجد فيه حتى تصنيف فن ، وأنما أدعو الى مجتمع يستخدم فيه الناس الموسيقى كأية أداة فكرية للتعسرف على انفسهم ولتغييرها ولمعاناة المعضلة القديمة ( يجب أن يقول المرء أن ذلك العمل الخالد مازال في طور التنفيذ ) . وهي محاولة أيجاد وحدة وأنسجام جميل بين الحواس والعقل \_ أو كما كأن يقول أسلافنا \_ بين « الجسد » و « الروح » .

#### القابلة الثانية:

مع بيير بوليز Pierre Boulez \*

بادن \_ بادن ، أغسطس ١٩٧٢ .

## بورنوف

للذا توجد تقسيمات منفصلة بين ما بسمىبالموسيقى الجادة والموسيقى الخفيفة بين الكلاسيه وموسيقى اليوب ؟

كيف تستطيع الموسيقى المعاصرة ان تكسب جمهورا أكبر كثيرا من جمهورها الحالى دون ان تطمح الى جمهور موسيقى البوب (١) الذي يعدبالملايين ؟

#### بوليز

يجب الا تكون لدينا أوهام كثيرة . فمن الناحية الاجتماعية نجد أن نسبة من يجتذبهم الجديد وينصر فون نحو أى نوع من البحث هى دائما قليلة نوعا ما ، فهي تمثل جمهورا يقبل مختارا مواجهة بعض الصعاب . ومن الواضح أن الجمهور المهتم بميدان الموسيقى « الجادة » محدود نوعا ما اذا ما قورن بجمهرة السكان . اما الآخرون ، وهم القطاع الاكبر من الناس ، فلا ينوون بذل مجهود . فهم يرون أن تكون الموسيقى التى هم على استعداد لاستيعابها بسيطة ، لاعبئا وتعبيرا مباشرا عن حاجات المستهلك .

ولن يخلصنا شيء من هذه المعضلة اذا لمنسدا اولا بتفيير مواقفنا التربوية الاساسية . فالمشكلة عميقة الجذور : ولاشك أن الحياة الموسيقية يجب أن تكون أفضل تنظيما ، وعرضها أكثر جاذبية ، ولكننا بحاجة أيضا الى نمط جديدمن التربية الموسيقية . فنحن نبتفي اجتذاب « الصفار » وقد برهنت الاحصائيات التي نشرت في وقت سابق عن « المسرح الوطني الشعبي » أن جمهورا معينا في الفئة التي تتراوح اعمارها بين الثامنة عشرة والخامسة والعشرين مستعد لان يتحمل مخاطر ثقافة باهظة .

وتعزى هله الظاهرة للى حد كبير للظروف اجتماعية واقتصادية . وعندما يكون الشباب مستعدا للمشاركة في جياة ثقافية اوفكرية فان ذلك راجع الى عوامل معينة في وجوده الشخصي : الفراغ والمال الكافي والاهتمامات التي لم توجه بعد الى وظائف اخرى في المجتمع . لقد برهن العمر والظروف الاجتماعية أنه في سن معينة يكون الشباب في وضع اجتماعي مختلف ؟

 <sup>\*</sup> بيي بوليه: أشهر موسيقى فرنسي من أبناء جيله.ولد عام ١٩٢٥. وقد اشتهركعازف للبيانو وكقائد موسيقى.
 درس الموسيقى والرياضيات والهندسة . وفي سن الشانيةوالعشرين أصبح مديرا موسيقيا لاحدى الفرق السرحية الجديدة • وقد أدرك في الستينات شهرة عالمية لا كمؤلف موسيقى وانما كقائد موسيقى لموسيقى القرن العشرين والموسيقى الكلاسية . وفي عام ١٩٧١ اصبح المدير الموسيقى لفرقة نيويورك الفيلهارمونية .

من أشهر أعماله: « بناءات )) ، « مطرقة دون معلم )» ( الوجه العرسية ) .

<sup>(</sup>٢) الوسيقي ذات الجمهور الواسع .

ويأخف في تحمل مسئوليات عائلية اتقبل ، ويمارس مهنا . . . ويبدا في الاندماج في المجتمع . ان الطلاب ينتمون الى فئة عائمة ، وينتمون فيمابعد ب سواء قاوموا ذلك أم لم يقاوموه ب الى دائرة معينة مما يضعف قدراتهم على الاستقبال . وبالتالى فيان الظواهر التي نميزها في الثقافية الموسيقية بشكل خاص تخضع في الحقيقة لعوامل كثيرة أخرى ولا سييما التربيبة والوظيفة الاجتماعية .

ان النجاح العظيم الذى تحققه موسيقى الپوب Pop music هو فى الدرجة الاولى بين من تتراوح اعمارهم بين الخامسسة عشرة والثامنة عشرة . وهذا الجمهور لا يفتقر الى المال . كما يمكن ان نستنتج من الجولة التي قامت بها فرقة Rolling Stones فى الولايات المتحدة وحققت ارباحا خيالية . ومن المدهش ان موسيقى الپوب تخاطب جمهورا انتقاليا (مرحليا) متجدد السمن دائما . وتنكشف القيم فى الحال : فان حفلة موسيقى پوب اقامها قبل خمس عشرة سنة من كانوا يعتبرون « معبودين » ليست الآن سوى ذكريات عاطفية . فليست هناك قيمة مطلقة ، وانها هناك قيمة مباشرة فى الوقت الحاضر ، ونوع من التحرير الاجتماعى اللاشعورى الذى تعكسه هذه الوسيلة وتنقله .

عندما يُبتدع أى عمل - في الموسيقى اوالتصوير او الادب - فانه يطمح دائما الى « الثبات امام اختبار الزمن » ، والى ان يكون اكثر مسنمجرد جزء من مرحلة اجتماعية وعاطفية معينة : فهو يخفي غاية مستحوذة عليه تنشد الخارد ، ولا اظن ان اهل موسيقى الپوب ينشدون الخلود ، وهم فى ذلك على حق ، فهم يسلمون بأنه (سينظراليهم ) فيما بعد كما ينظر المرء الى مجلة الودة . » ان مودات عام ١٩٤٧ تبدو اليوم مضحكة ، مالم يكن المرء مرتبطا بها ارتباطا عاطفيا . ومثل هذا يقال عن ثقافة « الپوب » - ان الاعمال التي كانتناجحة جدا قبل عشرين أو ثلاثين سنة تبعث مناخ عصرها كله ، تماما كما يشعر المرء وهو يقلب صفحات البوم من الصور ، ولكنها قلما تتجاوز ذلك .

ان الفرق بين توصيل مانسميه موسيقى جادة وما نسميه موسيقى « الپوب » بسيط جدا. فموسيقى الپوب تؤدى دورا اجتماعيا محدد اجدا سواء اكان بالاعراض عنها ام بالاشتراك و فهي لاتبتغي غرضا جماليا أبديا . ولكن الموسيقى « الجادة » تطمع الى ذلك من غير شك ، وعلى أية حال فانها كلما امعنت في البحث قلت فرصتها في العثور على جمهور مستعد للتضحية بصحته النكرية .

## بورنوف

من الطبيعى ان يكون المفسر بين الوسطاء العاملين بين مبدعي الموسيقى الجادة او موسيقى اليوب من جهة والجمهور من جهة أخرى وهناك أيضا البيئات المختلفة للحياة الموسيقية المعاصرة مثل الحفلة الموسيقية والقاعة الغ فباى الطرق يستطيع المرء أن يقدم موسيقى جادة ولا سيما تلك التي تنطوى على عنصر البحث هدا اللي تحدثت عنه وذلك للوصول الى مايسمور الاكبر ؟

بوليز

ان طريقة تقديم العمل تلعب دورا مهما . فلو انك الفيت مكبرات الصوات من فرقة لموسيقى الپوب لما عاد لهذه الفرقة وجود . فمن الواضحان جزءا كبيرا من التأثير يعود الى قوة الصوت : ان حجم ما تسمعه اهم من المحتوى . فالمادة نفسها ضحلة لم تكبر والوسائل التقنية هى الجزء الهام جدا فى فرض التصور الحالم .

ان موسيقى البوب المعاصرة تفرض نوعا من السحر يمشل بطريقة ما انحطاطا لآمال فاجنر Wagner ( ١٨٨٣ – ١٨٨٣ ) حينما قال: ان العمل الفنى الشامل ليس بعيدا . ان كثيرا مسن العمل فى الضوء وابراز الصوت والبيئة والجوالمحيط بالعمل يعطى جوا كجو التنويم المغناطيسى واغتصاب كالحلم – هى مسن الآثار الاخيرة للرومانسية كما رآها فاجنر . وقد اتحد نيتشه ولبنين على تعريف هذا الافيون الجديد للشعب . لقد استبدل بطقوس اخرى .

## بورنوف

هل نستطيع أن نستخلص شيئًا من هذاكله بالنسبة لتقديم الوسيقي الجادة الحالية .

## بوليز

اننى لا أثق فى التنويم المفناطيسى الزائف هذا \_ فهو يبعدك عن نوع المادة ، ان هذه العروض الفخمة تشبه تماما المجلات البراقة التي يتصفحها المرء فى عيادة طبيب الاسنان ، ان كل شيء معروض بشكل مثير للاعجاب فالورق لماع ، والصور رائعة ولكن المادة تافهة تماما ، انها تسترعى النظر ولكن هدفها الوحيد هو صرفه عن المحتوى .

وعلى العكس من ذلك كلما ازداد المرءاقترابا من عمل هام اصبح الاصفاء النقدى اكثر ضرورة وهو اصغاء يوقظ ويثير رد الفعل بل والعدوانية . وقد استخدمت انا شخصيا هده الطريقة مدة عام فى نيويورك ولندن . فقد نظمت أمسيتين ولم تكونا مجرد حفلتي موسيقى ، وانما كانتا مجابهتين للتأليف الموسيقى وغالبا للمؤلفين الموسيقيين . حاولت ان اجعل العرض منوعا ، فابتدات بتقديم العمل دون تعليق ، ثم أوضحت كيف يستطيع المرء ان يسمع الموسيقى فياخذ منها اكبر قدر ممكن ، ووجهت الانتباه الى عدة نقاط خاصة جدا ، وكانت تتلو التقديم الثانى فترة مخصصة للمناقشة .

وكنت اطلب ان تأتى الاسئلة مكتوبة ، لانذلك يساعد على صياغتها، كما انه يجنبنا التكرار. ثم اجمع الاسئلة المتعددة المتسابهة في سؤال واحداكثر عمومية ، واذا صادفت سؤالا مكتوبا بطريقة مشوقة طلبت من صاحبه ان يأتى الي ليبحث العمل معي . وبدلا من أن اختار الاسئلة الرقيقة كنت كثيرا ما اعتمد الى اختيار الاسئلة الهجومية. أن من المهم أن نعرف من أين جاءت هذه العدوانية، وإن نعرف سبب ظهور رد الفعل هذا ، سسواءكان ناجما عن العمل نفسه أم عن السائل .

## بورنوف

هل السالة اذن هي نقص في التربية ؟

عالم الفكر - المجلد السادس - العدد الاول

#### بوليز

نقص في التربية ؟ ، ربما ، ولكنها ايضا في بعض الاحيان رد فعل غاضب ضد شيء لايفهمه المرء أو يسرف في فهمه .

وبصراحة كنت أسأل اسئلة تنم عن موقف شكلى جدا من العمل يتخذه السائل . ان غايتي الأساسية هى تطوير الموسيقى المعاصرة دون شكلية . وهذا يفسر محاولتي الاداء فى أماكن غير صالات الموسيقى التقليدية ، حيث لايستطيع المرءان يقدم اكثر من حفلة موسيقية ثانية .

انني اضع برامج دون ان أمضفها قبل ذلك لتقديمها للجمهور . فلا اختار الاعمال التي اتفق معها تمام الاتفاق : اذ أن الأهمية في مثل هذه الامسيات لاتقتصر على العمل نفسه ، وانما تشمل ايضا توجيهه . وحتى لو عرفت أن النوعية ليستمرعية فانني أقدم عملا ينم عن الاصالة ، كما أن هذا يذكي الوظيفة النقدية لدى الجمهور .

وقد يفترض المرء أننى (عندما اختار عملا) يتحتم على أن أنشره بكل ما « لدي من سلطان » ولكن من يظنون هذا الظن سيصابون بخيبة أمل أنني أود أن أقرر العلاقة التالية: « صحيح أنني قد اخترت هذا العمل: وهو يبرد نفسه كعمل مختاد . على أننى اعرضه لانطباعاتكم النقدية: فعندما تسمعونه عليكم أن تقرروا بأنفسكم ماأرضاكم فيه ومالم يرضكم ، وعليكم أن تبينوا لي سبب ذلك . » أن من الاهم النظر بدون حذلقة بفي الاسباب التي جعلت المستمع يقبل العمل أو يرفضه بدلا من التصرف أزاء هذا العمل تصرفا غير عقلاني ، وتركه عند هذا الحد . أن على المرء أذا رفض أن يحاول أن يكون وأضحا . وحدث أننا أزاء موضوع عمل معين وصلنا السي نقطة استنتجت منها مايلي : « أننى أسلم بوجهة نظرك وأنني أدرك ضعف هذا العمل في كذا وكذا . ولكن هناك من ناحية أخرى بعض المزايا البارزة التي تستحق منا أن نتفاضي عن العيوب » .

ان النظرة الزائفة تماما حول العمل المعاصرهى تلك النظرة التى تعتبر العمل من أول وهلة عملا رائعا من أعمال القرن الحادى والعشرين الله من يذهب الى حفلة موسيقى معاصرة وينتظر ان يجد المسيح المنتظر في كل مرة ، سيصاب بخيبة امل ، اذ من المستحيل ان تظل الروائع تتوالى مع تقديم الاعمال ويبدولي ان أهم منذلك تلطيف الجلل بتقديم الاعمال كوثائق . فالعواطف الجياشة تؤجل لاصدار الحكم ، انردود الفعل الماطفية الزائفة تفتقر الى الاهمية لانها مفرطة في بساطتها ، وعندما يسمال المرافقية بعدما يستمع الى وثيقة ، ويشك في حكمه نكون عندئل سائرين في درب تنمية جمهور واعلديه ردود فعل حاذقة ، وهذا هو بالضبط ما أحاول ان أبعثه .

وانني اكون سعيدا جدا لو استطاع المؤلفون الموسيقيون الاشتراك في الاداء وفي المناقشة: فانهم سيستفيدون كثيرا من جمهور ذكي ، بال وعدواني ، يعلن عن اهتمامه ، ان هناك دائما شكاوى من أن المؤلفين الموسيقيين يظلون دائمامنعزلين عن الجمهور: ان الاتصال ، حتى وأو كان خشنا ومع جمهور محدود ، يعمل على خدمة قضيتهم .

#### بورنوف

ان كل ما قلته حتى الآن عن الجمهور يهم ما أود أن أسمية بالجمهور المحترف حتى ولو كان من الشباب . فلو أن هذا الجمهور لم يكن ملتزماحرفيا لما حضر الى هذه الحف الموسيقية أو العروض التي نتجدت عنها ، ويهمني أن أعرف أذا كنت مستعداً لاعطاء الفرصة لعمل يمكن أن يكون من روائع القسرن الحادى والعشرين التي ذكرتها ، لأن يسمع عدة مرات اثناء الموسم مسن قبل الجمهور المحترف أولا ، ثم في نطاق أوسع ، ربما في الحفلات الموسيقية التي يحضرها الناس بطاقة الاشتراك .

#### بوليز

انني احاول ان اعيد قطعا موسيقية هامة لا من سنة لأخرى ، وانما من موسم الشتاء الى موسم الصيف او بالعكس ، ومن الطبيعى انهناك اعمالا عفوية لاتعاد ، واذا وجدت خلال الامسيات غير التقليدية عملا يستحق ان يعادعزفه ، فانني أدخله في دورة ثانية ، في اطار الاشتراك التقليدي مثلا ، وهكذا أحاول تغذية دورة من دورة أخرى ، حتى لا تنعزل الموسيقى المعاصرة في حارة ضيقة ، قد يكون من الضرورى في البداية تقديم العمل في بيئة خاصة ، ولكن من الواجب أن توسع قاعدة عرضه فورا حالما أدركت مزاياه ، وبعدما يتأكد المرء من امكانية توصيله ،

ان سياسة التبادل هـذه بجب ان تصبح اكثر مرونة . فأنا لا ادرى لم لا يضمن المرء عملا كلاسيا في برنامج الأمسيات التجريبية حتى يتيسر أيضا تقييم صفاته الممتازة . ان هناك شك متبادل بين قطاعات الجمهور المنفلقة على بعضها البعض . ان الحارة التجريبية تتقبل الاسلوب الرقيع بشرط الا يمس المتحف العظيم . ومقابل ذلك نجدان الفريق المفامر يكره فكرة تقديم قطعة من المتحف في حارته ، ويتظاهر بأنه فوق هـذه المجابهة ، والعنجهية تلعب دورها في كلا الحالتين . فالجمهور التجريبي يزدرى جمهور المتحف لانه غير متنور بما فيه الكفاية ، وجمهور المتحف يزدرى الجمهور التجريبي ويتهمه بجهل الموسيقي ، ومن ثم يبدد اهتمامه بالبحث ، وهي مواقف سخيفة من كلا الطرفين . ان كل فريق سواء كان معترفا به أم سريا يزعم لنفسه حظا من الحقيقة أعلى من نصيب الفريق الآخر ، ان المرءلايمتلك ناصية الحقيقة ، لانه يعرف الادب فريق لنفسه : فهي تتفير بتفير الازمان . ان المرءلايمتلك ناصية الحقيقة ، لانه يعرف الادب الكلاسي ، كما انه لايمتلك ناصيتها لانه قد وقف على آخر التقليمات .

ولا شك ان اسهام الثقافة الكلاسيةلايستهان به ، كما انه ليس فيصلا . وكذلك فان روح المفامرة اساسية ، ولكنها ليست حاسمة إيضا . ان السير في المفامرة لم تكن له في يوم من الايام اية اهمية كبيرة الا اذا ارتبط بوعي المراعلاتجاه الذي سيسلكه . ان كلا الفئتين زائفة حين تنظر الفئة الى الفئة الاخرى من علياء قاعدة عدم الاحترام التي تقف عليها ، لانهما ترفضان بعض السس المعرفة الموسيقية .

# بورنوف

هل تعتقد أن هناك لفات معاصرة اصلح من غيرها لسياسة المرونة هذه لدى فئات الجماهير

المختلفة ؟ وهنا ترد الى خاطرى ، التجريبية الحقيقية في الموسيقى الاليكترونية اليس صحيحا أن الشريط قد أصبح بالنسبة للمؤلف الموسيقى كالمايكروفون والصوت المضخم والجيتار الكهربائى بالنسبة لموسيقى (( الهوب )) منذ مدة طويلة ؟وفي حالة الاجابة بالايجاب الا يحتمل أن تجتذب بعض أنماط مايسمى بالموسيقى الجادة وهنالا أستثنى أداء الموسيقى الآلية وقطاعا متنوعا أكبر من الجمهور حتى جمهور موسيقى الهوب اكثر مما تجتذب تلك الموسيقى التي تستخدم وسائل تعبير أكثر تقليدا وهي مع ذلك معاصرة تماما ؟

#### وليز

ليست المشكلة جديدة \_ فهى تظهر دائمافى اكثر الآداب الموسيقية استساغة ، ان المقطوعة الرباعية لايمكن أن يصل حجم جمهورها الى حجم جمهور الاوركسترا ، فالاوركسترا اكثسر بهاء ، واذا رافق الاوركسترا كورس زاد ذلك من بهائها ، والاوبرا اكثر هذه الفنون بهاء وفخامة . ولا يستطيع المرء أن يتجاهل الفرق العظيم بين الموسيقى « الفخمة » التى تنطوى على عدد اكثر من عناصر التفسير المتنوعة ، والموسيقى المقيدة باربع آلات ذات لون واحد مع مادة خالية مسن الاغراء الخارجى ، أن ظاهرة « الهروب » مسن مواجهة المصاعب ، توجد دائما ، ومن ناحية أخرى نجد أن من وصلوا الى مستوى عال مسن الفهم الموسيقى يصفون باهتمام أكثر من غيرهم ، ولكنهم يميلون أيضا الى حبس أنفسهم وينعزلون داخل هذا ، أن الجماهير التي تتابع الحفلات الموسيقية الصغيرة وتؤثرها \_ وأن كان هذا لسوء الحظ في طريقه الى الاختفاء \_ سرعان ما تصبح مقيدة ومنفلقة في أدراكها ، وأعنى بالحفلة الموسيقية الصغيرة ( موسيقى الحجرة ) الرباعية الوترية ، وقد كاد يصبح هذا شيئا تقليديا تمامااذ لم يصبه أي توسع أبدا .

قارن هذا المستمع بمن لايقبل الا بالصسورالفوتوغرافية السوداء والبيضاء ، لأن اللون يهجم على عينيه بفكرة « السوقية » . كما أن هناك من خبراء الفنون من يفضل اعمال الحفر على الصور الربتية .

#### بورنوف

لماذا اذا أخلنا لوحة الالوان الواسعة لأصوات الآلات الاليكترونية نجد أن اللون يخدم الموسيقى الدراماتيكية أفضل من خدمته الموسيقى الاستبطانية ؟

#### بوليز

ان كلمة اليكتروني تثير في ذهن الجمهورصورة للقصص العلمى ، رائحة المستقبل ، وبشكل عام ولسوء الحظ رائحة مستقبل رخيص جدا . وتتفير طبيعة الآلة لا لمجرد التضخيم ، ويتفير الفكر الموسيقى لا لمجرد ادخال المرء مصفيات الصوت ومنفماته . فما اندر المبدعين الذين استطاعوا ان ينسقوا بين هذه الوسائل وبين فكرهم المتقدم ، فاذا استثنينا هؤلاء القلة فان ما تحقق في الموسيقى الاليكترونية سطحى الى درجة الاحسراج ، لقد استخدموا الوسائل الاليكترونية كما يستخدم الاطفال دمى القصص العلمية .

على انني اعتقد ان الابحاث الجادة \_ واكررانها قليلة \_ تشير الى ان هناك تفيرا حتميا في سوسيولوجية تجمعات الجماعة . وقد ازددت ادراكا بعد أن قدت عددا من الحفلات الموسيقية التقليدية لسخافة عزف الموسيقى القديمة اوالمعاصرة طبقا للطقوس .

ان جلوس الفرقة الموسيقية على خشبة السرح امام الجمهور ترتيب يناسب الموسيقى التى يزيد عمرها قليلا عن قرن من الزمن ، وليس من الصحيح تقديم كونشر تو براند ينبرج (٧) بهذه الطريقة نظرا لكثرة الجمهور ولتوزيعه ، بل انموسيقى القرن السادس عشر اقل صلاحية للعزف من فوق خشبة مسرح تقليدية ، ان تقديمنا الحالي نابع من ظاهرة تاريخية متجمدة ، فالمرء عندما يترك مايسمى فترة الحفلات السيمفونية يجد أن قاعات فرقنا الموسيقية المعتادة قد فقدت صلاحيتها .

لقد دخلنا الآن في علاقات جديدة بين المؤلف الموسيقي والجمهور ، وقد بنيت هذه على اساس وظيفة التكنولوجيا الموجودة . ان كثيرا من المؤلفين الموسيقيين \_ وانبا واحد منهم \_ يستخدمون معدات متنوعة وان كانوا مازالوا في حقل الآلات غير الاليكترونية . وفي مثل هذه الحالات يخلق المرء لنفسه مصاعب غير ضرورية باستخدامه قاعة حفلات موسيقي معدة اعدادا تقليديا .

اننا نناضل ضد هندسة هذه القاعات المعمارية: فهي مسرفة في الجمود وفي التحديد الخاص حتى انها تعمل ضدنا بصورة آلية وليس هناك ما يدعو الى اجلاس الجمهور بالطريقة التقليدية ، اذا كان المرء سيستخدم الوسائل الاليكترونية سواء كانت آلات تضخيم للصوت أم اشرطة ، ان استخدام المصادر الاليكترونية ، أووسائل التحويل الكهربائية السمعية يمكن المرء من وضع مكبرات الصوت حيثما شاء ، وحالما يستطيع المرء ان يغزو القاعة بالصوت فانه لايحتاج الى اشغال المستمع بكثير من النشساط فوق خشبة المسرح .

وفى رأيي لابد من تعديل العلاقة بين الفردوالجماعة . . فمثلا أن جلسة تقدم شريطا واحدا أو سلسلة من الاعمال المختلفة يمكن تصورهاكشكل مفتوح مع جمهور متحرك ومتقطع ـ وقد تم مثل هذا فعلا . فاذا كان العمل متجها الى الباطن ومن ثم يتطلب اصفاء «مطلقا» فانه يمكن السماح لجمهور معين ، ولكنه محدد ، بالدخول اليه وتترك له الحرية في اختيار مايريد ـ دون اللجوء الى بناء معمارى محدود . اننا بحاجة الى وضع مرن ومتحرك يختار فيه الناس أماكنهم . أن التطور التقني جعلنا نشعر بالاهمية المتناقضة للمكان الثابت والمحدد والهيارى في الدرجية الاولى . فهو هدف تراعيه الموضوعات الاخرى .

بورنوف

هل الموسيقي الحي والنشبيط هدف ؟

<sup>(</sup> ٧ ) هي كونشرتات سنة الفها باخ عام ١٧٢١ وكلواحدة منها لها الاتها ( ص . ح ) .

عالم الفكر \_ المجلد السادس \_ العدد الاول

#### بولين

في هذه الحالة نعم ، حتى وان كان هدف امتحركا .

#### بورنوف

أليس هذا هو الجانب الحاسم فيما سميته المحلية ؟ اذا لم يضخم الصوت فى قطعة معينة ، واذا لم يعتمد المزء على الوسائل الاليكترونية فان الاتصال المباشر سيفوق كل شيء . وهنا وبالرغم من اننا لم نذكر ذلك فاننا نقترب من فكرة الأداء الم يقل سترافنسكى Stravinsky ( ١٨٨٢ – ١٨٨٢ ) انه يريد دائما ان يرى ايماءات الموسيقي وهو يعزف ، ولهذا الم يؤنب سترافنسكي اولئك الذين يصفون الى الموسيقى وعيونهم مقفلة ؟

#### بوليز

كون الموسيقى تستهلك كهدف لايحول دوناستهلاكها شيء آخر . وقد ادركنا فى الجلسات الالمكترونية الاولى أن الحفلات الموسيقية التيلا يسمع المرء خلالها الا الأشرطة كانت الاضواء تعتم فى محاولة لخلق شيء مسن الجو لجمهوريواجه خشبة مسرح خالية تماما فكانت عروضا توحي بمشهد محرقة الموتى .

واذا شنع للله الشريط في مكان يستطيع المرء ان يتحرك فيه ويحيا فان الوضيع سيكون مختلفا ، ان المرء يسقط وجوده ذاته على العمل الله يسمعه ، إن تأثير السينما ليسمبنيا على كون المثلين أحياء حقا : فلو أنك شاهدت فيلما قديما لنسيت أن ما تنظر اليه هو أطياف .

والمسكلة مشابهة لهاذا في الموسيقى الاليكترونية ، ان المرء لا يستطيع ان يظل جالسا وموجها في نفس الاتجاه ويجابهه غياب واضح ، وحالما يكون هناك تجميع ساكن للكل فان الدراما التفسيرية يجب ان تتم امام عينيك ، ولاشك انهناك في كلا الجانبين اهتماما اكثر وتوترا اكبر عندما يتوفر توصيل مباشر ، وعندما تكون المادة الموسيقية حية ، ولهذا السبب حاول باستمراد جميع من أخذوا في خلق الموسيقي الاليكترونية (الخاصة » ان يربطوها بشيء من التفسير المباشر ،

واذكر انني عندما قدمت Poesie pour Pouvoir في دونا وشنجين في عام ١٩٥٨ اعتمدت على معارضة الشريط والالات ، وقدادي ماديرنا Maderna ) في مدينة دار مشتات عملا للفلوت والشريط ، وكان على ستوكهاوزن Stockhausen ) ان يقدم التحويل الاليكتروني للصوتالآلي ، فكان هذا تحقيقا « ذكيا » لفكرة الميرة لدى الموسيقي الشعبية .

ان من الاكيد ـ ولدينا البرهان على ذلك خلال خمس عشرة سنة ـ ان المؤلف الموسيقى والجمهود يعلقون أهمية كبيرة على الظاهرة المباشرة ـ اى التوصيل كما يبتدع . على أن هناك نمطين من الاصفاء : الاصفاء المباشروالجماعى في حالة جمهود يأتي خصيصا ليسمع أداء معينا في وقت معين ، واصفاء لاداء قديم أعيد من خلال الوسائل الكهربائية والسمعية .

المرسيقى والموسيقيون والتوصيل

وينطبق هذا على الاسطوانات أيضا: ان المرء لا يستطيع ان يدير اسطوانه لالفي شخص متواجدين في قاعة موسيقى دون ان يتخيل آثار استحضار الارواح . ولكن المرء يستطيع ان يصفي في منزله لاسطوانة مع جماعة قليلة من الاصدقاء او بشكل محدود كمشل في سياق محاضرة : ويصفي الناس في هذه الحالة لأن الاسطوانة تعزف لفترة محددة كتوضيح لعالم آخر ، ان هناك نمطين من الاصدفاء يمكن ان يتواجدا معا بشكل جيد بالرغم من انهما يتطلبان مجموعات مختلفة من الظروف الاجتماعية .

#### بورنوف

ومع ذلك فان الاصغاء الجماعي للموسيقى التي تعزف عزفا مباشرا يتضمن بعدا معينا مهما كانت التحويلات التي قد تتم فى قاعات الموسيقى . فمثلا هل ترى ان السرح المدرج القديم كمكان للتجمع يصلح للموسيقى المعاصرة ؟

#### بوليز

كلا ، ليس بشكل خاص ، انني في الاساس اتخيل معمارا متحركا تماما للموسيقي المعاصرة ، وهذه ليست فكرة جديدة ، فقد جرت محاولات لخلق شكل معماري مرن ، به امكانات متعددة للتنويع في المسرح ، على ان المسرح المدرج يثير في حد ذاته مشكلات لا حصر لها ، فاذا أردت ان تقدم قطعة موسيقية عن طريق جماعات منفصلة واحدة أمام الجمهور وثانية خلفه ، فان المكان لن يتسع لذلك ويجعل ذلك متعدرا ، فلابد من ان تبني منصة خاصة ، وهنا أيضا ستجد نفسك تتصارع مع الجانب المعماري ، كما ان شكلا مكشوفا كالمسرح المدرج غير مقبول في النهاية ، لأن المرونة فيه لاتتجاوز نقطة معينة .

ان هذه الاشكال المرنة التي انادى بها اماان تكلف كثيرا واما الا تكلف شيئًا . ومن الافضل من الوقت الحاضر من استخدام الاماكن التي يسمل تعديلها حيث يستطيع المرء ان يضم منصات ومدرجات مكشوفة بطرق مختلفة ، وان يرتب الجمهور في اوضاع مختلفة : وبشكل تقريبي التنظيم الفنى (Aesthetic) لحظيرة الطائرات .

انني أفضل حظيرة الطائرات على قاعة موسيقى بولغ في تحسين بنائها ، لأن الحظيرة تعطيني امكانات اكثر تنوعا ، والبناء المثالي هو حظرة متقنة بها منصات متحركة . . . اى يتحكم في تحركها كبس الازرار ، ومثل هذا البناء لايمكن خلقه الا من عناصر محايدة ومتحركة ، بحيث تمكن المرء من تحقيق اى شكل من أشكال الاداء والتنظيم والمكان تقريبا ، ان التركيبات بسيطة في اساسها ولكن ما تثيره من مشكلات تقنية ليس بسيطا .

وهذا العامل لايمكن تجاهله . فانك حالماتفكر في البناءات المتحركة والقابلة للتبادل تجد أن كل عنصر ينطوى على بناء هيكلي يزيد من كلفتها ثمانية الى عشرة اضعاف . ومن هنا نرى ان فن معمار المستقبل المثالي باهظ التكاليف ، كما انهيجب ان يستطيع المرء تعديل اجهزة الاستماع في وضع متحرك . وقد أصبحنا نرى ان من الصعب الحصول على نتائج مرضية في مكان ثابت ـ فان اجهزة الاستماع الناجحة والمتمشية مع المقاييس المتحركة ليست سوى فرض مطلق .

عالم الفكر ـ المجلد السادس ـ العدد الاول

# بورنوف

هل هناك اية قاعة تقارب تصورك المثالى ؟

#### بوليز

ان اكثر قاعة تقاربه هي مكان ثابت: وهي قاعة فرقة برلين الفيلها دمونيه ، انها مفرية جدا. لنسبها أولا: فبالرغم من أبعادها الكبيرة الا أنها تقسم الجمهور إلى جماعات متنوعة مما يعطى انطباعا بامكانية أحداث تلاصق أكثر ، ولا يشعر المرء أنه فرد وحيد ضائع وسط مجموعة غير مميزة ومثبطة ، وأنما هو جزء أساسي من منطقة ، وينمو شعور طيب بالتضامن بين مجموعة صفيرة في وسط اعداد كبيرة من الناس .

كما اجد أن فكرة وضع الفرقة الموسيقية بالقرب من وسط القاعة فكرة ممتازة . أن قاعة فرقة برلين الفيلهارمونية تعبد الطريق نحوالمستقبل ، أن علينا أن نعطي لهذا النوع من القاعات ميزة المنصات المتحركة التي تتيح خفض الفرقة أو رفعها بما يتناسب مع الجمهور ، وتمكن من تحريك جزء من القسم الذي يجلس فيه الجمهور من القاعة ليصبح منصة للموسيقيين ،

# بورنوف

الا ترى أنهناك تناقضا في احتواء قاعة برلين الفيلهارمونية لتنوع كبير في مستويات الميل واقسام مقاعد الجمهور الثابتة ، واحتوائها على خشبة مسرح ثابتة ؟

# بوليز

ان سبب ذلك يعود الى ان المنصة مازال ينظر اليها كمكان لعرض فرقة موسيقية ثابتة ، وقد وضع هذا البناء لتقديم عدة معزوفات موسيقية .

# بورنوف

اود أن أبحث الآن الوسائل التقنية لا على اعتبار انها سبل لنقل الموسيقى وانها كعنصر فى التاليف الموسيقي ، ان مجلس الموسيقى العالمي عندما انشأ فى عام ١٩٥٩ جائزة سالزبيرج الأوبرا وهى جائزة تمنح كل ثلاث سنوات لعمل غنائى موضوع خصيصا للتلفاز مدمى الى تشميع المؤلفين والموسيقيين على الكتابة لهذه الوسيلة ، وبعد خمس مسابقات كلف بالعمل لها مايزيد عن عشرين مؤسسة تلفازية بعد انتاج أربعة وخمسين عملا غنائيا تبين انه لايوجد عمل واحد من بسين هذه الاعمال يصلح حقا للتلفاز وحده ، وكانجميع هذه الاعمال تقريبا وضعت للمسرح ثم عدلت بعد ذلك للشاشة بنجاح متفاوت ، فهل تعتقد أن سبب ذلك يعود الى ان المبدعين في هذه الايام يفتقرون الى فرصة للتعرف على تقنيات التلفاز أو انهم لايرغبوان في ذلك ، أم لأن التلفاز في حد ذاته ليس في النهاية أداة مبدعة ؟

#### بوليز

من الصعب تصور التلفاز جزءا اساسيا من الابداع ولا سيما في اقطار معينة . وحيثما يكون التلفاز في أيد تجارية فانه يبحث كل اقتراح من زاوية الربح المرتقب فقط . وما عليك الا ان تفكر في ذلك البرنامج الذي مدته ساعة والذي أعده ليونارد بيرنشتاين Bernstein ( ١٩١٨ – ) للتلفاز الكندي بمناسبة مرور مائتي عام على ميلادبيتهوڤن ، ولم يجد لهذا البرنامج من راع ، وانت هنا عندك بيرنشتاين وبيتهوڤن : ولن تجد مؤلفاموسيقيا استوعب اكثر منهولا شخصية موسيقية اكثر شعبية للتلفاز الامريكي ، واضطرار التلفاز الكندي اخيرا الى اخراج مثل هذا البرنامج بعد سنة على حسابه دون ان يجد راعيا للاعلان عنه امر يشير الى سخف وضع التلفاز التجاري .

ان من الصعب كثيرا تصور ان التلفاز في بلد كالولايات المتحدة سيكون قادرا في يوم من الايام على ان يوفر للمؤلف الموسيقي فرصة للابداع - لاسيما وان القناة التربوية ١٣ والمحطات الجامعية التي تبذل مجهودات كبيرة حقا تقاسيمن ميزانيات محدودة جدا . اما في الاقطار الاوربية حيث الاذاعة والتلفاز مؤسسات تديرها الدولة عموما ، وحيث الضرورات التجارية اقل الحاحا ، فان مديرى البرامج اقل ميلا الى بث الاعمال التجريبية ، فهي أيضا كثيرا ما توجه نحى منافسة التلفاز التجارى ، كما أنها تدرك جيداان عليها أن تحتفظ بجماهيرها ، ولا شك أن تقديم البرامج « الراسخة » وهي بالطبع تقليدية جدايحتفظ بهذه الجماهير ، بل أن أكثر المؤسسات التلفازية انفتاحا كما في جمهورية المانيا الاتحادية أو في بريطانيا العظمى لاتخصص أكثر من بضع ساعات في العام لهذا النوع من التجريب .

وهكذا نرى ان التجربة الموسيقية لاتلاقي تشجيعا كبيرا من التلفاز ، واذا لاقت فانما تلاقيه من شبكات خاصة مثل البرنامج الثالث في التلفاز الالماني والذي يبث في ساعات متأخرة ، ويخاطب جمهورا ثابتا ، وان كان محدودا .ان اذاعة برنامج مثل برنامج كاجل Kagel بعنوان « لودفيج اين . . . » مثلا على قناة جمهورها كبير سيثير من غيرشك عاصفة من الاحتجاج ، ولكن اذاعته من البرنامج الثالث تجعله مقبولا بهدوء ، واعتقد اننايجب ان نفكر بدائرة بث مخصصة لتشسجيع التجريب والاعمال التلفازية الاصيلة ، ويستطيع المرء ان يستنتج من التجربة الالمائية ان اكشر الاعمال اصالة التي اخرجها التلفاز كان معظمها قد تم بتكليف من القناة الثالثة .

ان على المرء ان يبدل اكثر من جهد واحدالتحصيل معرفة بتقنيات التلفاز . ان مجرد شعور المرء بهذه الوسيلة غير كاف ، فلا بد من أن يتعرف عليها من خلال الممارسة . وهنا في هذا المجال تلعب القناة الثالثة دورا هاما . انني اتمنى لوان كل قطر استطاع ان يمتلك قناة ثالثة لتشمجيع وتطوير ذوق أكثر جراة ومفامرة من الذي يجده المرء في الانتاجات « المهيبة » .

عالم الفكر - المجلد السادس - العدد الاول

ويجد المساهد بين الاعمال المتلفزة انالأوبرات المعاصرة المكتوبة للشاشة تبدو تقليدية بشكل مضحك ، وخالية من أى تشويق عداماكان هزليا بشكل لا ارادى .

ولن تحل هذه المشكلة الخاصة المتعلقة بالاوبرا مادام التلفاز مقيدا بالشاشة الصفيرة . الني أرى في منظر نملة أو مائتي نمله تتحسركبشكل غير محسوس لتنتج صوتا هائلا شيئا سيرياليا . وعندما يصبح من الممكن العمل على الشاشات الكبيرة المنبسطة التي يجرى تجريبها حاليا في الولايات المتحدة فإن التلفاز سيأخذ بعداجديدا كليا للعرض وللموسيقى .

وتجرى فى الوقت نفسه ابحاث كثيرة حول التقنيات الاليكترونية والمونتاج والمطابقة وتشويه الصورة ، التي استعملت مرات عديدة ، وانكانت لم تتمخض عنها نتائج كبيرة ، وفى معظم الاوقات يمكن بكل سهولة التصور الخاطىء للاذاعات المسرحية بانها افلام ، الانها يندر ان تستخدم التقنيات الاليكترونية ، ومازال مرجعنا الاساسي عالم الفيلم ومونتاجه السينمائى .

# بورنوف

لعل اكثر التجارب التلفازية تشويقا تلكالتي تمت في حقل الرقص لافي تلفاز كولون وحده \_ في اذاعة المانيا الفربية التي ذكرتها \_ وانماايضا في السويد وبولندا وتستخدم هذه التجارب تقنيات تشويه المسورة التي تحول حركات الراقصين \_ او الموسيقيين \_ الى صور تجريدية ؟

# بوليز

اجل ، لقد شاهدت هذا الاسلوب في فيلم من افسلام القن فيقولياس Alvin Nikolais اخرجه وليم فيتزووتر William Fitzwater

# بورنوف

لكن الامر مع نيقوليساس فيه شيء من التشويه في تشغيل الحركة والضوء •

#### بوليز

ان من المهم مراعاة مزج الالحان ، التشغيل المؤدوج بين حركات الراقصين واسلوب آلة التصوير . ان المرء يشعر بلغة بصرية اليكترونية كامنة وهو مالا تعبر عنه الرؤية المباشرة للراقصين على المسرح وحدها . والصعوبة الأساسية هنا هي نشر تجارب من هذا النوع وهي تجارب مازالت محدودة حتى الآن .

ومع هذا فانه يخيل لي أن التجريب يجبأن يسير في هذا الاتجاه أذا كان للوسائل السمعية والبصرية الجديدة أن تساعد المؤلفين الموسيقيين والكتاب وواضعى الألحان الراقصة والمزخر فين في يوم من الأيام في تجديد الفنون التمثيلية (الادائية).

#### القابلة الثالثة

\* Yehudi and Diana Menuhin مع يهودي وديانا مينوحن في جستاد في سيتمبر ١٩٧٢

#### بورنوف

هناك صفات معينة في العازف interpreter العظيم ــ صفات فنية وانسانية ــ تمكنه من اقامة اتصال مباشر مع الجمهور • ويمكن انيتم هــذا في ايــة ظروف مهما كانت البيئة غير مناسبة ومهما كانت هندسة الصوت في القاعــةسيئة . اما مــن كان اقــل عظمة ــ اى بالنسبة للفالبية العظمى من المؤدين ــ فان المحيط يهمــه اكثر كما يهم مجموعة اكبر مثل الفرقة الموسيقية وجوقة المنشدين • وتجرى الآن محاولات للتخلص من قاعة الحفلات الموسيقية التقليدية ، حيـت يجلس الجمهور في صفوف متتالية امام منصــة قائد الفرقة ، وذلك لخلق اتصال اقل رسمية بين الفنان والجمهور ، فهلا بحثنا الطرف المستقبل وهو الجمهور قبل ان نحاول تحليل الصفات التي تساعد المفسر الجيد على الايصال ، فما هو الذي يؤلف تساعد المفسر الجمهور (المستمعين) الجيد ؟

#### ي مينوحن:

ان سمة الجمهور الجيد هي في مقدار توقعه للذة التي سيحصل عليها من تجرية موسيقية ، ويمكن ان تحدث هذه في أية ظروف .

# د.مينوحن:

ولكن الجماهير المشتركة ( التي تدفع مبلغامعينا من المال يخولها حضور جميع حفلات الموسم . . . الخ ) كثيبة . فهي تؤدى وظيفة بلاهابها . . . ولا تذهب عن رغبة تلقائية . ان تلقائية الجمهور الذى يشترى التذكرة لانه يريدان يذهب الى حفلة موسيقية معينة او يسمع هذا العمل او ذاك الفنان اكبر كثيرا من تلقائية الجمهور المشترك .

# ى.مينوحن:

ويتناسب هذا ايضا مع نوعية الجمهور . إن الاشتراك في حفلات شتاء كامل أو في سلسلة

<sup>\*</sup> يهودى مينوحن : هو ابن موشيه مينوحن الكاتبوالسياسى اليهودى اللى هاجم الصهيونية بشدة وكتب المثالات الكثيرة حول ذلك ، وله كتاب « انحلال اليهبوديةفي عصرنا » ، واشتهر ابنه يهودى الموسيقار بمواقفه الانسانية وحفلاته الخيرية وكراهيته للصهيونية .

ولد يهودى مينوحن في نيويورك عام ١٩١٦ ويعتبر مناشهر عازفي الكمان في العالم . وقد اشترك في عـعد من الهرجانات الوسيقية العالمية حيث كان يتراسها . وقـداشترك أيضا في تقديم أعمال موسيقية هندية مع الموسيقار شانكار . وكثيرا ما ظهرت معه في الحفلات الموسيقية اخته هيبهزيا Hephizbah عازفة الكمان . وقد افتتـح في عام ١٩٦٣ مدرسة يهودي مينوحن للطلاب الموهوبين موسيقيا في انجلترا .

أوبرات ـ كما يفعلون فى المانيا مثلا ـ يتناسب معروح الشعب الالمانى . ويظهرون حماسا عظيمـا كأى جمهود آخـر سـواء كانوا يحملون بطاقـةالاشتراك أم لا .

ولكن الامر يختلف عندما تتعامل مع جمهوريحتاج الى التلقائية كالجمهور المختلط فى الولايات المتحدة ، او كالافارقة الذين يتصفون بالتلقائية في كل مايفعلون . ان الرجل الاسود الحقيقي سسواء كان فى افريقيا أم فى أمريكا \_ الذى يرقص مع قبيلته على موسيقى الطبل الصاخبة المرتجلة لايمكن جعله يشعر بالتلقائية عندما يسمع دقات خفيفة مساء كل خميس مثلا . بالرغم من انه يشعر برغبة فى كل أحد للفناء لله ، اليس كذلك ؟

وحتى فى المانيا حيث قد اكتملت الوسيقى وحيث للفيوج Fugue شكل يمكن التنبؤ به ، وحيث تعلم متى تأتى نهاية القطعة ، لم تكن الوسيقى تعزف دائما لجماهير . تجلس فى صفوف متنالية ، ان الصفوف المتنالية قد نشأت نتيجة درجة معينة من الرسمية ولاسيما في المسرح ، فان اردت ان ترى فلا بد من ان تجعل الجمهوريجلس بطريقة يستطيع فيها ان يوجه نظره الى شيء واحد ـ الى المسرح ، او الى ما حوله كمافى المدرج اليونانى .

اما حيث يقتصر الامر على السماع فان هذااصبح لاداعي له البتة ، لانك تستطيع ان تستمع وانت مستلق . فالاذنان تلتقطان الصوت من الخلف كما تلتقطانه من الامام ، ومن ثم فان الموسيقي هي وحدها التي لاترتبط بالمسرح ، والموسيقى التي تعزف لعدد محدود \_ كثيرا ما عزفت لجمهور جالس على الارائك في حجرة الاستقبال في صفوف غير متتالية .

# د.مينوحن:

انك تتحدث عن جماعات صفيرة . وكلماكبرت الجماعة كثر النظام . واذا اقتصر الامر على نحو عشرين شخصا في حجرة الاستقبال فانهم يستطيعون ان يجلسوا كما يشاءون . اما اذا صار لديك ثلاثمائة شخص في قاعة وجلسوا كيفمااتفق ، فان المنافسة تبرز في الحال ويتزاحم الناس حول ما يتخيلونه افضل مكان للجلوس ، ولن يكون هناك متسع في المكان لتطمئن على راحة كل انسان في جلسته .

# ى مينوحن:

لقد فهمت الآن من مناقشتنا سبب كراهيتي الفريزية الدائمة لرؤية صفوف متتالية من الكراسي المذهبة في حجرة يجب ان تكون فيها الكراسي والارائك والاثاث متناثرة . ولكن مسألة النظام بالنسبة لسماع اعداد كبيرة للموسيقى تأتى من الحاجة الى المكان ، والحاجة البصرية التي كنت اتحدث عنها بالنسبة للمسرح ، أما عندما يتعلق الامر بموسيقى البوب فان جماهير غفيرة مقدرة بعشرات الآلاف تأتى وتفتقر الى النظام تماما ، وتنتشر فوق مساحة كبيرة .

# بورنوف

من غير شك انها ليست غير منظمة ، فهي منظمة ذاتيا ؟

#### ي.مينوحن

اعنى انها تفتقر الى النظام البصرى ، فهى اما مستلقية أو واقفة .

#### د.مينوحن

ليس هناك مايرى ،

#### بورنوف

ولكن الا يتطلع الناس بشكل غريزى الىالجهة التي تنبعث منها الضجة ؟ حتى ولو كان مصدرها بعيدا بحيث لاتستطيع ان تراه ؟

#### ي.مينوحن

#### د.مينوحن

ولكن الموسيقى الكلاسية تتطلب درجة من التركيز . الا نستطيع القول إن الجمهود صورة مصفرة عن المجتمع ، ونجاح المجتمع يعتمد على التوازن الصحيح بين التماسك والحركة الديناميكية . وحيث يوجد التماسك بشكل مفرط ينفجر المجتمع في موضع ما لانه مكتوم الانفاس . ولا توجد حركة كافية . وحيث تفرط الحركة تتولد ثورة وتمرد واضطراب وفوضى ، ولم تصبح الموسيقى عنصرا ساكنا الا في القرن الماضى او نحوذلك ، فانت تجلس وتراقب بينما يزداد تجهيز العازف بتقنيات تزداد غرابتها . ومع مطالبة العازف باهتمام اكبر تنساب الموسيقى منه كالتياد اللي يسرى في الكائن حسيا .

# بورنوف

لقد انسابت ، ولكنها تعود الآن بقوة من غير شك ؟

#### د،مينوحن

اجل ، توجد الآن حركة للرجوع الى الاستجابة الصحيحة للموسيقى تتعدى الجلوس والاعجاب بأسلوب لايمكن تصديقه .

# ى.مينوحن

ان المطلوب هو مشاركة أكثر . لقد وضعت الآن نظرية هي : عندما تنقل الموسيقى شيئا عبر عنده المؤلف الموسيقي بوحي من حياته ومنحضارته ، وتعرض بذلك نفسها على جمهور يحس

بهذا الشمور الى درجة ما ويتبناه فان هذا الجمهور يجد نفسه فى نفس الوضع المادى الذى كان المؤلف الموسيقي فيه عندما كتب عمله ، انمما لاريب فيه ان بيتهوڤن وبرامز ( ١٨٣٧ – ١٨٩٧ ) قد الفا جالسين ومن ثم فانعلى الجمهور ان يجلس ،

#### د،مينوحن

لاشك أن هذا قد حدث منذ لحظة دخول الآلات ذوات لوحات المفاتيح ولا سيما البيانو .

#### ي.مينوحن

اجل ولكن موسيقيي التراث الشفوى على غير هــذا ، فهم يرتجلون الموسيقى ويبدعونها في اوضاع مختلفة . فهم في الهند يجلسون القرفصاءوكثير منهم في افريقيا يظل واقفا .

#### بورنوف

كما كان يفعل شعراء التروبادور في العصور الوسطى حين كانوا يغنون ويعزفون على آلة وترية .

#### د.مينوحن

وكان آخرون يعزفون وهم يتحركون كعازف الكمان في القريسة أو الفرق التى تعزف اثناء سيرها . ويبدو لي أن البيانو قد أوجد العنصرالساكن ، والبيانو آلة حضارية ، ثم الحانب التجارى عندما صارت جماهير الناس تدفع المال لتسمع الموسيقى وتجلس في قاعات بنيت لهذا الفرض .

# ي.مينوحن

ولكن لايمكن تصور موسيقى الجاز والپوب مع سكون اجسام العازفين وتحكمهم في حركتها .

# بورنوف

لاشك أن موسيقى البوب قد عثرت على ميثاق جديد بين الفنان والجمهور ، وقد أصبح هذا مقننا وجامدا ، شانه شان الواثيق التي تطورت في قاعات الموسيقي .

# د،مينوحن

او ليس هذا نتيجة للمتاجرة ؟ ان الرجل الوسيط وهو متعهد الحفلات يرى في هذا فرصة لكسب المال . وهنا يمكن ان يمرح الشبان وينطلقون وينفقون اموالهم .

# ى.مينوحن

اليست هذه هي الظاهرة الابدية ، ظاهرة تجاوز الشيكل للمضمون ؟ او بعبارة اخرى انهزام الالهام والتلقائية وتقييدهما بالشكل والتنظيم ؟ انها اشبه بالكنيسة حيث تحولت رسالة الانبياء العظام الى مؤسسة .

#### بورنوف

أما وقد بدانا من الجانب الآخر ، اى الجمهود ، فهلا انتقلنا الى بحث موقف الفنان ؟ هل ترون اننا قد انتقلنا من فترة كان الفنان فيها محاطا بنوع من الصوفية ؟ ان المرء لايجرؤ ، بل انه لم يشأ ان يخترق هذا الحاجز غير المنظور بين القاعة والمنصة ، او فى المسرح بين قاعة المتفرجين وخشبة المسرح وراء قوس مقدمة خشبة المسرح الا يسمى الجمهود اليوم ـ ولا سيما الشبان ـ الى تجاوز هذا الحاجز ولمعرفة عمل كل شيءوذلك لاستخلاص أكبر قدر من المتعة من الموسيقى ؟ وليس فى هذا عدم احترام للفنان . ام أن هناك عدم احترام ؟

#### د مینوحن

ان الاحترام يمكن ان ينبع من الرهبة أو من الخوف . والاحترام النابع من الرهبة هو احترام صحيح لانه يعني هنا اعجابك بالشخص الـذى ستطيع انتاج هذا الصوت ويستطيع ان ينتشلك من حياتك اليومية . اما الاحترام النابع من الخوف فهو خطأ لانه يعني ان هناك شيئا ما حول الشخص الذى تكرهه وهو يجعلك تحس بالفربة. كيف تريد يا يهودى جمهورنا ؟

#### ی. مینو**حن**

ان الامر يتوقف على الفنان وعلى الجمهوروعلى الاعمال التي تعزف ، وكل هذه عوامل متفيرة . ان مزاج الفنان الخاص قد يتطلب ان يكون بعيدا ومنفلقا تماما على الموسيقى التي بعزفها .

ولست هنا اتحدث عن الاوبرا حيث عليكان تدرسي اضــواء مقدمة المسرح وأن تبرذي العاطفة التي تتحدثين عنها في كلمات مفهومة ،وعمل الموسيقي هناك هو المساعدة في نقلها .

ولكن اذا كنت تعزفين احمدى سوناتات بيتهوقن كما يفعل ريتشر Ritcher ، او احدى سوناتات برامز كما افعل وتفعل هيبزيباه Hepzibah فانك تصلين الجمهور من خلال عملية سلبية ، عملية لاتذهب اليهم بقدر ما تذهب الى داخلك والى داخل المؤلف الموسيقي . وهي سلبية ، بمعنى انها تسير سيرا عكسيا بدلا من أن تسير في أتجاه الجمهور . انها تمر من خلال الجمهور وانت تنقلين للجمهور . واعني بهذا انه بدلا من النقل من الفنان الى الجمهور ينفمس الجمهور في ميدان الفنان والمؤلف الموسيقي الصوفي .

#### د.مينوحن

ان هذا يكون حلقة كاملة ـ ولكنك بحاجةالي تلك الحلقة غير مكسورة .

# بورنوف

ولكن ماهي الموسيقي التي تعرفها والتي لاتفعل ذلك ؟

#### ي.مينوحن

اذا كنت اعزف قطعة رومانسية مشل « القصيدة » لشوسون معلك ان هناك ان هناك الماطفة ملموسة للجمهور بقدر الامكان . ولا شك ان هناك قدرا معينا من الجوانية في قطعة شوسون مثلماهناك قدر معين من الابراز في عمل لبيتهوفن او برامز .

ولكنك عندما تصل الى حقبتنا التي تتطلب مزيدا من التجسيد الملموس فانك ستجد الجمهور يريد ان « يلمس الفنان » ، ان هـذا الجمهور يريد ان يحس وان يفهم العمليات التي جعلته على ماهو عليه ، وعلى العكس من ذلك فان الفنان في هذه الايام يزداد احساسه بالجمهور ، ان مغني موسيقى البوب (Pop Singer) عندما يقف أمام المايكروفون يحس احساسا قويا بالطريقة التي يتحرك فيها أمام الجمهور .

#### د.مينوحن

وهذا مايجعل حياته الفنية (او حياتهاالفنية) قصيرة جدا وسريعة الزوال ولا اعتقد ان هذه مسيرة طبيعية ، ان هذا يعود بنا الى الرجل الوسيط ، انتفيه الفنان مسألة تجارية محضة .لقد ظلت جاربو Garbo وقد عملت مابين ثمانية الى ععشرة افلام في الفترة الواقعة مابين العشرينات والثلاثينات من هذا القرن وما زالت اسطورة ، فلماذا ؟ ان سبب ذلك هو كونها احتفظت بذاتها ، ومازال هذا صحيحابالرغم من التحديث والتعميم والهبوط الى المستوى السورة ي ، ان الاسطورة متغلبة وان الفنان الذكي لن يعرض هذه الاسطورة لنور الواقع الحالى .

# بورنوف

هـل تعتقدين أن ليونارد بيرنشتاين قـداصبح شخصية تلفازية مشهورة بفضـل حفلاته الموسيقية للصفار وأن كثيرا من الجازاته الاخرىلم تغير صورته هذه ؟

#### دممينوحن

ان ادراك ضرورة توفر بعد ما يحتاج الىحضارة قديمة وسديدة والا فانك لاتستطيع ان تركز . فلو ان شعرة وقعت على انفك لوجدت انها قد كبرت اكثر من حجمها الطبيعي بكثير .

# ی.مینوح<u>ن</u>

ولكنني لا اعتقد انها عملية متعمدة . خد شخصية ما على المسرح . ان هذه المسخصية اذا كانت من تلك الطينة التي تحتاج الى الاتصال الطبيعي وليست ذات طبيعة شديدة او صافية او تحليل ذاتي او تجريدية فان من المضحك انتلعب دور جاربو وان تجعل من نفسها لفزا . ان اللحظة الحاسمة عندما يجب ان تقع تكون ضمن وضع معين ، وعرض معين ، وجمهور معين ، وهناك تقع في مكانها الصحيح .

الموسيقى والموسيقيون والتوصيل

#### د،مينوحن

ان هناك مقياسا ، ان على الفنان الكلاسيان يظل على اتصال بجمهوره على أعلى مستوى ممكن ، فاذا كان محظوظا بأن كان صاحب رسالة واستطاع ان ينقلها لجمهوره بطريقة تمثيلية فان تلك نعمة يتمتع بها .

#### ى ، مينوحن

انه يكون قد رسخ بعده في الاداء ولا عليه بعد ذلك ان يقلق .

#### د.مينوحن

ولعل هذا هو سر عدم بلوغ القمة غير نفرقليل منهم . انهم لايستطيعون التغلب على الحقيقة وهي ان مايعزفونه يحتاج الى أن يقال بلغة روحية بل وميتافيزيقية ، او على أقل تقدير بلغة رومانسية ، ولا ريب ان الشيء الاساسي هو ان تكون مخلصا فيما تفعل . فاذا هبطت بشخصيتك الاساسية وامتهنتها فان الجمهور الحيوان ـ سيشم ذلك .

#### بورنوف

مع كل ما لدينا من وسائل تقنية ، ومعالطلاقة الجديدة النامية في عصرنا بين الفنان والجمهور ، ماهو واجب الفنان - في رأيكما - في مساعدة الجمهور ولا سيما الصغار لتوقع المتعة ( كما قلتما من قبل ) ومن ثم لجعلهم جمهورا أفضل ؟

#### ي، مينوحن

ان متعتك تبدأ عندما تفهم اللغة التي تقال، وعندما يعني ما يقال شيئًا بالنسبة لك ، وعندما يكون نطاق تجربتك من الاتساع بحيث يشمل جميع العواطف والافكار الكامنة في الموسيقى التي تستمع اليها ، ان التوصيل ليس سوى فهم ما يقوله الآخرون على ضوء خبرتك ومعرفتك .

ان الطفل يحب ان يصنع الموسيقى ويسمع الموسيقى ويتعرف على الموسيقى ، لا على انها شيء بارد ومنعزل عن حياته ، ولكن على انهاشيء يعبر عنه وعن حياة الناس الآخرين وذلك منذ أبكر سن ممكن ، وهذا يعنى تهنين الأم لطفلها وغناء الأب والام والاغاني التي تغنيها الجماعة .

#### د،مينوحن

وطريقة سوزوكي (٨) . اتذكر أن سوزوكي نفسه قال ليهودى «أنني لا أخريّج عازفي كمان. فلست أفعل سوى تدريب الهواة بالمعنى الحقيقي للكلمة » ؟ وعنده لا يقتصر عزف الكمان على الطفل، وأنما تشترك معه أم الطفل وأبوه .

<sup>(</sup> ٨ ) نال معلم الكمان اليابائي سوزوكي Suzuki شهرة دولية لنجاحه في تعليم اطفال عمرهم ثلاث سنوات ، وقد اثرت طريقته في العدرجة الأولى التعليم ضمن وقد اثرت طريقته في العدرجة الأولى التعليم ضمن وقد اثرت صغيرة من الاتراب وحيث يقوم الاب بدور العلمفي التدريبات المنزلية ، وفي تسجيل الاعمال التي درسمت ، وتقسيم المشاكل الى أجزاء مستقلة ومعالجة كل جزء على حدة ، واعادة كل نقطة حتى يتمكن الطفل منها تماما ٠

عالم الفكر \_ المجلد السادس \_ العدد الاول

#### ي.مينوحن

انه يبدأ عادة مع أحد الابوين قبل أن يبدأمع الطفل بثلاثة أشهر . وأظن أن وقت البدء مع الأبوين هو خلال التسعة شهور التي تسبق ولادة الطفل .

#### بورنوف

الـم يقـل كوداى Kodaly ( ١٨٨٢ –١٩٦٧ ) ان تذوق الطفل للموسيقى يبدأ وهو في المشاء أمه ؟

#### د،مينوحن

لاشك أن الموسيقى جزء أساسي فى الحياة وليست جزءا منفصلا عنها . وفى الحقيقة تم عبر القرون تقدم كبير فى حجم جمهورها . أن موزارتما كان ليتصور جمهورا يتراوح مابين الفين الى ثلاثة آلاف يفد فى كل ليلة الى ( قاعة المهرجان الملكى ) فى لندن Royal Festival Hall وكما تعلم علينا أن نحجز قاعة المهرجان الملكي من الآن ، أذا أردناها بعد ثلاث سنوات . ويجب الا نشعر بالحنين الى أيام كان يعزف الموسيقى فيها عدد محدود من العازفين لعدد محدود من الناس كما كلاحنين الى أيام كان يعزف الموسيقى فيها عدد محدود من العالم ألمان هايدن هايدن المعرفة .

# ي.مينوحن

ولكن ليس من الصحي ان يذهب ثلاثة الله ليسمعوا موسيقى موتسارت ولا يصنعون هم أيضا شيئا من الموسيقى .

# بورنوف

اليس صحيحا ان عدد ما يباع الآن من آلات الموسيقي للهواة أكبر منه في أي وقت مضي ؟

# د.مينوحن

لقد ولى الزمن الذى كان يعزف فيه كل فرد من الاسرة على آلة وتكون الاسرة بنفسها فرقة موسيقية ، ان ما يبتفونه الآن هو ان يديرواالمفتاح ليسمعوا الأداء الكامل مسلجلا على اسطوانات او يسمعونه من المدياع ، انهم لم يعودوا يرغبون فى عزف الموسيقى بأنفسهم ،

#### ى.مي**نوحن** ------

ان ذلك يرجع الى أسلوب كلي في الحياة ، وهو صنع الاشياء عن طريق الآلة او الانتاج بشكل تجارى او موحد .

# د.مينوحن

انها مسألة وقت ، انك ان عدت بعد يوممن العمل المضني فانك لن تشمر برغبة في ان تعزف بنفسك قطعة من تأليف سيقشك Sevçic أوتشرني ١٧٩١ ) او مسن تأليف كائن من كان .

الموسيقى والموسيقيون والتوصيل

#### ي. ميٺوڪن

ولكن أكثر الناس فراغا هم أقل الناس معرفة باستغلاله ، أن عمال المصانع وغيرهم ممن يعملون حسب أوقات عمل منظمة وممن قدخفضت اتحاداتهم ساعات عملهم هم أكثر الناس فراغا .

#### د.ميئوحن

ومع ذلك فان مركز آرنولد ويسكر Arnold Wesker الذى كان يسعى لاستقدام الناس لمشاهدة المسرحيات العصرية والطواف بهم بعدذلك بالحانات قد فشل . فقد كان كل ما يطلبونه عملا مسرحيا من طراز Kneesup, Mcther Brown ثم كأسا من الجعة ، أفيكون حظ مثل هذا المركز من النجاح في ألمانيا أوفر ؟ بالنسبة للموسيقى يوجد في ألمانيا جمهور يعتبر الموسيقى جزءا من حياته منذ أن وعى الحياة .

#### ي.مينوحن

ولكن حتى في ألمانيا كانت الموسيقى لا تهم الا جزءا صفيرا من الجمهور . والمسألة الآن اعمق من هذا . فبعد الحرب الاخيرة أصبت بدهشة كبيرة عندما عرفت من الاحصائيات ومن الحديث مع أشخاص مختلفين ذوى خلفيات مختلفة أنهم لايذهبون الى الاوبرا ولا الى الحفلات الموسيقية. والحقيقة ان كثيرا من إلا لمان ما زال يؤمن ان من الخطأ ان تدعم الدولة \_ كما تفعل \_ مؤسسة ضخمة للفرق الموسيقية والاوبرا ، وان تنفق مئات الملايين من الماركات لتستفيد منها فئة قليلة من المواطنين .

# بورنوف

ولكن سلم أسعار المقاعد أقل كثيرا هناكمنه في البلدان التي يدار فيها المسرح تجاريا .

# ى ، مينوحن

ان هذا بفضل دعم الدولة \_ وهذا الدعم ضرورى الى حد معين .

#### د.مينوحن

ولكن على الجمهور ان يبذل من جانبه جهدامعينا . ان الفرق بين الاصفاء لموسيقى الپوب والاصفاء للموسيقى الكلاسية هو ان الاولى لا تتطلب تركيزا او جهدا بينما تتطلب الثانية اقصى درجة من التركيز والجهد . الاولى تصبفيك : تستطيع ان تتوقف عن الاستماع وتقرأ جريدة ثم تعود ثانية للموسيقى ولا يضيع منكشيء . ولكن اذا فاتك من الموسيقى الكلاسية ثمان وأربعون فاصلة موسيقية فانك ستخسر جزءا أساسيا .

# ى.مينوحن

وهذا بالضبط هو الضرر الكبير من الاختيار الهائل المتوفس في المذياع والتلفان . فالناس يستطيعون فتحهما واقفالهما متى شاءوا .

#### د.مينوحن

عندما كان أولادنا صغارا يعيشون فوقهضاب كليفورنيا لم تكن هناك حفلات موسيقية في مكان يقل بعده عنا عن ستين ميلا ، فكنت في المساء أضع الاسطوانات على الحاكى ، فاذا شعرت بضجر الاولاد وانهم يؤثرون الدمى رفعت الاسطوانة في الحال ، وهكذا كانوا يستمعون الى الموسيقى طالما ظلوا راغبين في ذلك ، ولكنهم لا يلعبون بدماهم أو يقرأون الكتب في نفس الوقت الذي يستمعون فيه إلى الموسيقى ، أن الموسيقى لم تكن أبدا خلفية ضوضائية لهم .

#### ي.مينوحن

ان من سوء الحظ ان تكون الموسيقى هى الفن الوحيد الذى يمكن ان يصاحب نشاطات أخرى . فلو أن لدينا ما نفلق به آذاننا لمنعنا من الوصول اليها كل ضجة غير مرغوب فيها وكل موسيقى خلفية .

#### بورنوف

ايمكن تدريب الطفل - ولنقل عن طريق التسلل - على تحصيل شعود بالانضباط ترى انه ضرورى لتذوق ما يدعى بالموسيقى الجيدة ؟ اننانعلم ان قوة التركيز لدى الجمهود المتوسط هى على العموم موضع مبالغة لدى جمعيات الحفلات الموسيقية هذا اذا بنينا حكمنا على اساس طول الحفلة الموسيقية المتوسطة ، ان العقل سرعانما يسرح ،

#### ي، مينوحن

ان هذا يتم في احسن المدارس حيث صارالاطفال يتعلمون شيئا اكثر من الموسيقى . وهناك اعتراف بأن مستوى تعليم الموسيقى في كثير من البلدان متدن جدا . ان اهم شيء هو أن يغني الاطفال ، ثم عليهم بعد ذلك ان يعزفوا على القالنقر percussion . اذ أن اساس جميع الموسيقى هو اللعن والنقر . الصوت والذبذبة : فالاول هو اللحن والثاني هو الايقاع . والتناسق والهارموني يأتى بالطبع عندما تغنى مجموعة من الاصوات مع بعضها . انني اتمنى أن أدى مدارس في كل مكان في العالم المتعلم وفي العالم الأمي ايضال توفر موسيقى غنائية لتغنى في الصف ، وكتبا يفطى كل كتاب منها مرحلة معينة من الموسيقى او اسلوبا من اساليبها ويتضمن تطورها التاديخي والجفرافي . ان بالإمكان تخصيص فصل دراسي او شهر ( أو أسبوع ) لكل أسلوب . ويتدرج كل والموب حسب ما هو عليه من التعقيد بالنسبة للحن والايقاع . ويرافق تدريس كل أسلوب وصف للمات والموب والرموز والبناء الاجتماعي وطرق المعيشة والاكل واللفات والمواقف من الساسيات الحياة للمناه والموز والبناء الاجتماعي وطرق المعيشا الموسيقى ان تشرى يعايشها وللبيئة بشكل عام ومصادر القوة وغيرذلك . وهكذا تستطيع الموسيقى ان تشرى الموضوعات الاخرى ، وان تجد مكانا اكثر اهمية في المنهج العام .

# \* Ravi Shankar القابلة الرابعة مع : رافي شانكار

ميونيخ - أغسطس ( آب ) ١٩٧٢

#### بورنوف

ماهى الصفة الاساسية اللازمة للنجاح في الاتصال مع الجمهور في رأيك ؟

#### رافي شانكار:

اذا تركنا السحر الشخصي جانبا اعتقدان على المرء ان يكون أمينا ومخلصا وأن يعشق الموسيقى التي يقدمها ، ان يكون مخلصا لتراث الماضي وأمينا في تناوله للحاضر وقادرا على ان يكسب جميع العواطف في الفن ليضمن تأثيره على المستمع حتى ولو كان هذا المستمع جاهلا بالجوانب الفنية .

# بورنوف:

المادة ازاء الاسلوب . كيف يساعد التقديم على فهم أفضل للموسيقي ؟ وما هو دور وسائل الاعلام ؟

#### رافي شانكار:

ان السنوات الشمانى التي انفقتها في شبابي مع فرقة أخى أودى 19.٢ – ) نطوف الفرب قد أعطتنى لمحة عن تناول العقل الفربي لموسيقانا . لا يوجد الآن أنسان يستطيع أن يصدق ماكان قائما من جهل وفتور وربماكراهية لهذه الموسيقى حتى عند الاقلية التي استطاعت أن تسمع موسيقانا .

ومن العجيب انه بالرغم من ان هذه الموسيقى لم تكن فى الواقع مفهومة ابدا الا ان عددا من الباحثين من أمثال فوكس سترانويز Fox Stranways وكلمنت Clement وبوبلي Popley حاولوا جعلها في متناول الجماهير ولكن حتى هذه الاعمال ابقت على موسيقانا الكلاسية وكأنها « قطع متحفية » عند المستمعين الفربيين مثلها مثل نحتنا القديم وادبنا القديم وفننا المعمارى القديم وما الى ذلك ، ان علاقات الهولنديين والبر تغاليين والفرنسيين ، وكذلك أطول هذه العلاقات وهي علاقة الانجليز ببلادنا ، لم تساعد على نقل موسيقى الهند الحية والنابضة الى الفرب وهذا أمر محزن .

<sup>\*</sup> دافى شانكاد : عاذف السيتاد ( الآلة الموسيقية الهندية ) ولد فى الهند عام ١٩٢٠ . واشتهر كمؤلف موسيقى وكمؤسس للاوركسترا القومية الهندية ، وبتعريف الفربعلى الموسيقى الهندية . وقد كان عضوا فى فرقة اخيسه « أودى » ، حيث درس الموسيقى والرقص وطاف كثيرا فى الهند وأوربا مع هذه الفرقة . وفي سن الثامنة عشرة ترك الرقص ودرس السيتاد على يد الموسيقار الاستاذ علاء الدين خان سبع سنوات . وبعد أن اشتغل مديرا للبرامج الموسيقية فى محطة عموم الهند من عام ١٩٤٨ الى عام ١٩٥٦ بداسلسلة من الرحلات فى أوروبا وأمريكا ، وأسس فى عسام ١٩٦٧ مدرسة كينسازى للموسسيقى فى لوس انجلوس في كليفورنيا .

وبالرغم من أن أودى شانكار كان مهتما فى الدرجة الأولى بفرقة راقصة الا أنه كان يعرض على اشراك عدد كبير من الآلات ، ويصر على أن يعزف عليها فنانون كبار ـ ومنهم معلمي الراحل الاستاذ العظيم علاء الدين خان . وفى الحقيقة كان أودى ملتزما بالتراث فلم تكن هناك بين المائسة وخمس وستين آلة أو نحوها التي يستعملها آلة واحدة لها أية علاقة بالفرب .

وبدات المرحلة الثالية مع رحلاتي الاولى كعازف منفرد منذ عام ١٩٥٤ . وقد تعلمت شيئا مهما الا وهو أن على المرء عندما يقدم موسيقى لثقافة جديدة وغريبة عليه الا يتمادى فيما يقدم . ان التعليقات التي سمعتها في طفولتي من أصدقاء غربيين (ومن بينهم موسيقيون) كانت تردد عبارات مثل: « أن الموسيقى الهندية غريبة جداومثيرة ، ولكن متى تتوقف ؟ « أنها مستمرة » ، انها رتيبة » ، « أنها في غاية التكرار » وموسيقانا التي تنزلق فيها الأنامل على الآلة الموسيقية بخفة ، وموشحاتنا تبدو لهم وكأنها «مواء القطط » ، بل أن أسمى الصفات لدى مغنيينا تبدو لهم وكأنها « غرغرة أو تقيو » .

وهنا لابد من أن أعترف \_ وأنا أشعربالخجل من ذلك \_ بأنني أحسست باحساسات غريبة عندما سمعت « كابوكى Kabuki ، ونو Noh ( موسيقى يابانية ) لاول مرة ، كما رأيت الجانب الآخر من الصورة عند موسيقيينا ومحبى الموسيقى حينما يسمعون أوبرات فاجنر ( حيث يوجد تقليد صوتى ، بعيد جدا عن تقليدنا ) ، اوحتى ردود فعلهم عند سماع موسيقى عصرية عظيمة مثل موسيقى ستوكهاوزن Stockhausen وزيناكس كالمحدد وبوليه عصرية

ولهذا فقد رسمت نمطا من التقديم يعطى الجوانب المختلفة لاشكالنا الموسيقية بالجرعات المناسبة ، مبتدئا بالتقليدي القديم ( آلاب Alap )و ( جور Jor ) القائم على ( دروباد Dhrupad )، ( جاتس Gats القائم على نوع متأخر من شكل ( خيال Khyal ) ، ثم الاشكال الاكثر حداثة مثل ( ثومرى Thumri ) و ( دون Dhun ) ، وبينمانجد أن المستمع في الهند معتاد على سماع العازف المنفرد يعزف في البداية (حيث أبدا بألاب التيهي في غاية الكآبه والصفاء والروحية) الا انني اكتشفت في مرحلة مبكرة مقدار ما تحدثه من ضجر شديد لدى المستمع الفربي الجديد عليها . ولذا فقد جعلت خطتي أن أبدا بعدد أقل لمدة عشرة الى اثنتي عشرة دقيقة ، وهذا أيضا يعطي فرصة للمتأخرين في الحضور للدخول . ثم آخذ في تقديم قطعة أطول تقوم على أسلوب ( خيال ) مع حركات ( جاتس ) البطيئة والسريعة . وبعد الاستراحة وبعد العزف المنفرد حيث أعزف موسيقي كلاسية صرفة وموسيقى العزف المنفرد التقليدية من نمط ( الاب ) و ( جور ) و ( جهالا Jhala ) أشعر باستقرار نفسي ، واحس بأن المستمعين معي كلية حتى ولو كانت هذه هي تجربتهم الاولى مع الموسيقى القديم في جنوب الهند ( الموسيقى الكارنية Karantic ) حيث يقدم النمط الموسيقى ( الراجا ) الرئيسي والطويل دائما عندالنهاية ، تسبقه عدة بنود اقصر منه ، ان تفسيرى الموجــز للراجـات Ragas والتــالات Talas والحالات والخصائص ، نظريا وعمليا قد ساعد المستمعين دائما . ولم أعد الآن الجأ الى كل هذاأبدا الا في الاماكن التي أقدم فيها موسيقاتاً لآول مرة . وعندما لاتمنعنى لوائح الاتحاد من الاستمرار بعد زمن محدد فانني أقدم بشكل عام بنفس الطريقة التي اقدم فيها في الهند . اذ أن الاعمال التأسيسية تكون قد تمت بشكل مرض .

# بورٺوف

لنتحدث عن تقديم الموسيقى الهندية للجماهير الهندية للكيف تنقل الآلاف ما كان يعتبر موضوعا لتذوق خاص من أفراد ؟

# رافي شانكار:

لاحظ ان كلمة كلاسية Classical كانت تعنى في الاصل ما يخص طبقة Class من الناس مثقفة في أعلى المجتمعات الارستقراطية في القرون القليلة الماضية بسواء كانت حجرات استقبال الأمير استرهازى Esterhazy في أيام هايدن Hayden أم كانت في بلاط المهراجات والنواب وهو نفس ما تعنيه في كل مكان ، ولكن مع اختفاء هذه الطبقة الصفيرة والمختارة التي كانت ترعى الموسيقيين ، تولى الشعب والمؤسسات التي ترعاها الحكومة والاذاعات وما اليها ، أمر فن هؤلاء .

لقد كان الفرب رائدا حين عمل منذ ثلاثمائة سنة تقريبا على نشر الموسيقى بين مجموعات اكبر من السكان . ومن ثم فقد سبق فى اخراج جمهورمدرب من المستمعين ، جمهور لديه المعرفة الكافية للتخوق والمحران على التحردد على الحفلات الموسيقية . اما عندنا فى الهند فجمهور المستمعين اكثر حداثة ولايتجاوز عمره خمسين سنة ان لم يقل عنها ، وقد بدأ بشكل اوضح مع الحلال الامارات الذى جاء مع الاستقلال اى منذ خمسوعشرين سنة . أما قبل ذلك فكانت هناك مهرجانات موسيقية نادرة (كانت تعرف بمؤتمرات الموسيقي) ، وكانت هناك بعض الدوائر الموسيقية الخاصة فى مدينتين أو ثلاث من المدن الكبيرة ، كما كان بعض الاغنياء يقيمون بين الحين والآخر حفلات موسيقية خاصة . وقد أحدث تغيير هذاالوضع تبديلا تاما في نفسية الموسيقيين الذين كانوا يستطيعون فى الماضى ان يكونوا أكشرعنجهية ، لأن وجودهم كان عموما أكثر استقرارا، ومن ثم كانوا قادرين على التمسك فقط بالنقاط القليلة القوية التى ورثوها كاستمرار لمدرسة معينة ، ولم يكن يحترم احفاد الموسيقيين الشميرين الا المتدوقون الذين لم يكونوا يتوقعون أن يسمعوا من هؤلاء الموسيقيين الا ما يتميزون بهمن الموسيقي .

ثم انتقلت الرعاية فجأة من الأمراء القلائل المجمهور الففير ، ومع هذا الانتقال صارت التطلعات أعرض ، وشعر شعيوخ الموسيقى في اعماقهم بمهانة ازاء التفيرات التى واجهوها . لقد كان الجمهور يطلب كل شيء من كل موسيقي ، وأوشك عصر التخصص على الانتهاء . أما الجيل الاصفر الذى نشأ خلال فترة التحول هذه فقداوجد الذخيرة الموسيقية الحالية الشاملة . وكان ذلك دون ان يمسه التراث باذى ودون أن يعزف لمن لايفقهون شيئًا من الموسيقى .

لقد اقتديت بامشال تان سن Tan Sen وتياجاراجا ورابيندرانات طاغور والاستاذ علاء الدين خان والاستاذ فياض خان و قد جميع هؤلاء الاعلام بين أصالة التراث وعظمة الابداع . أن فنهم الجديد والقديم في آن واحداثار أعمى العواطف حتى عند من لم يفهموا حرفيات الفن . وقد نكون على حق حين نزعم ،أن جمهور المستمعين في المناطق الشمالية من الهند يفضلون في الدرجة الاولى موسيقى إلآلات بالرغم من المكانة السامية التي تتمتع بها الموسيقى

الفنائية الكلاسية . ولكن لابد ان كلمات الاغانى الدينية والروحية والرومانسية شجعتهم على الاصفاء الى التأليف الموسيقى الفنائى ، وبها اعملت هذه الرعاية على استمرار ها التقاليد التراثية . على أن الامور في الهند الجنوبية كانت افضل نسبيا حيث كانت الموسيقى تقدم على الاغلب في المعابد ، ومن ثم لم ينعدم الاتصال بهاأبدا .

ان قدوم عهد الجماهير الففيرة خلق للموسيقيين مشاكل كثيرة . فهناك مشكلة سماع الآلات الموسيقية الهندية بطاقتها المحدودة في نقل الموسيقى . اذ أن جزءا كبيرا من الاستمتاع والتذوق يعتمد على القدرة على سماع الزخر فة الدقيقة والرقيقة . ان الاذن العادية معرضة كثيرا في هذه الايام الى « تلوث صوتى » ـ حركة المرور والاليكترونيات وصخب موسيقى الپوب ـ كما ان حساسيتها قلت الى حد كبير . ولهذا فان تضخيم الصوت فى عروضنا قد أصبح ـ لسوء الحظ ـ شرا لابد منه ، ومن ناحية مثالية افضل نظام يستطيع تضخيم اصوات الآلات الطبيعية دون تشويهها .

ومن ناحية أخرى نجد أن معظم جماهيرالمستمعين الهندية ليسبت لديها عموما نفس العادات الفربية أزاء الحفلات الموسيقية . وقديكون ذلك راجعا الى حداثة الوضع نسبيا . فهذه الجماهير بشكل عام تفتقر الى النظام ، فهى تصل الى الحفلة متأخرة جدا ، وتخرج وتدخل كما تشاء ، وتثرثر وتبحث الامور المالية أو السياسية وما الى ذلك . ويحاول الموسيقيون جاهدين تحسين هذا الوضع ، وقد واجهت نقدا شديداواتهمت بأننى صرت غربيا ( مستغربا ) عندما أصررت على أتباع بعض الاساليب التى أرى انهاتنبع من احترام الجمهور للفنانين . وكأنه قد سطر في كتاب « بهاراتا ناتيا ساسترا Bharta Natya Sastra » أو كتب « القيدا » أن

هــذا السلوك السيء شرط منصـوص عليه في المواثيق القديمة للاستمتاع بالموسيقي !

# بورنوف

لننتقل الى موضوع الموسيقى الهنديسةوالجماهير الفربيسة ـ هـل هي مفهومة بشسكل صحيح عند هذه الجماهي ؟

# راقی شانکار

1.3

ماهو الشكل الصحيح لفهم موسسيقانا ؟كنت دائما اقول لاخوانى الهنود ـ وكثيرا ما آلهم هذا القول ـ ان مجرد ولادة المرء في الهند لايعنى انه يستطيع فهم الموسيقى اكثر أو أفضل من المستمع الفربى ، ان الفرق هو في أن الجمهور عندما يتعرض لها اكثر يصبح اكثر الفة لها ، واذا أراد المرء أن « يفهمها » فهما صحيحا فان عليه أن يعرف تراث وثقافة القرون التى سبقت ما نسمعه اليوم ، ولكن عملية الفهم ليسبت فكرية فقط وانما هى وجدانية ايضا ، واننى أجد أن الاستجابة الوجدانية والتناول في الفرب مرضيان تماما ، أن نسبة كبيرة من المستمعين ـ ولعل جميعهم تقريبا ـ تستطيع أن تتخطى العوائق بالاستجابة الطبيعية لما تسمع ، وقد لا « تفهم » ما تسمع بالمعنى الفكرى الجاف ولكنها مع ذلك تستطيع أن تتذوق الجمال ، وهنا أود أن أؤكد على اننى لا أوازن هنا بين الجمهور الغربى وجماعة الخبراء الموسيقيين المتلوقين الهنود ، لاننى اعتبر العزف لهذه الجماعة تجربة مرضية جدا .

ولا شك أن الامور الآن ليست كما كانتعليه قبل عشرة أو خمس عشرة سنة ، ولا سيما بالنسبة للجيل الاصغر ، أن هذا الجيل يستجيب بشكل خاص للتذبذبات ، لأنه أقل كثيرا في كبته من الجيل السابق واكثر انطلاقا منه ، ثم تلك المواقف المتمردة تماما التي شجعها شعور بعدم الرضاعن الواقع، ونتيجة لذلك يرغب هذا الجيل في أن يكون مختلفا عن الاجيال السابقة ، وقد غير أسلوب حياته فجعلها بعيدة بقدر الامكان عن المعاير التي كانت سائدة عموما من قبل ، وقسد أدى هذا في كثير من الحالات وبشكل طبيعي الي عودته إلى الشعور بدلا من التحليل ، وهو نتيجة لذلك قادر على قبول وفهم أشياء كثيرة كانت أسلافه تعجز تماما عن فهمها نتيجة لتقيدهم بنظام صارم ،

كما ان من عاشوا مع الموسيقى الهندية فى الغرب أصبحوا اكثر معرفة بفضل المسجلات وبفضل الصفوف الدراسية التى تنظم الآن فى عددمن الكليات والجامعات لدراسة الموسيقى الهندية.

ان لجوء الشباب الى العقاقير وما يشابههاهو جزء من هروبهم ، كما أن تعلقهم بأشياء من الشرق جزء آخر من هذا الهروب ، حيث يعتقدونأن الفريزة تتغلب عادة على المنطق . وقد رأوا ما فعله المنطق بالعالم وهم يريدون أن يغيرواذلك .

وقد كنت اؤكد دائما أن باستطاعتهم ان يحصلوا على مشاعر روحية ونحوها من موسيقانا مباشرة ، وهي قادرة تماما على جعلهم «أسمى »دون اللجوء الى مثيرات اصطناعية، وعندما أواجه جمهورا منفمسا في المخدرات أحاول أن أفسرلهم هذا . فأقبول لهم أنني أشعر وكأنهم قبد «خبدعوني » حين لايتباح لى أن أربهم ظواهر موسيقانا كاملة ، لانهم يأتون الى الحفلة وهبم نصف مخدرين ، وبالتالى فانهم عاجزون عن أن يستثاروا استثارة كاملة ، كما أنهم عاجزون عن أن يجربوا عن وعي ماتستطيع الموسيقى الهنديةان تفعل لهم ، وهم أخيرا عاجزون عن أدراك صدق الموسيقى وسط باطل التزييف .

# بورنوف

# واخيرا لنتحدث عن الموسيقي الهندية الكلاسية ازاء موسيقي البوب!

# رافي شانكار

لم تحدث أية مجابهة بين الموسيقى الكلاسية الهندية وموسيقى الهوب الفربية ، فأن كانت هناك أية مشاعر فأن ذلك لابعد وأن يكون خصام أشخاص ولاشك أن هذا ليس هو الحال بينى وبين جورج هايسون السيتار George Harrison فقد بدأ هاريسون يدرس السيتار Sitar على يديد بكل جدية . وعندما أيقنا بعد فتسرة مسن الزمن من صعوبة تفرغه للمضى قند ما في ها النظام الصعب والبطىء ترك دراسته . ولكنه احتفظ بحبه العميق للموسيقى وظل على اتصال النظام الصعب والبطىء ترك دراسته . ولكنه احتفظ بحبه العميق للموسيقى وظل على اتصال بها واحترام لها . وهنا أود أن أذكر أنه كان رائدا في أدخال أسلوب وروح هنديين في موسيقى الهوب . كما حاول ذلك آخرون ولكنهم كانوايستخدمون السيتار (وكان يدار بالكهرباء في معظم الاحيان) كصوت جديد بل وأحيانا كوسيلة بارعة .

عالم الفكر \_ المجلد السادس \_ العدد الاول

وأخيرا أود أن أقول اننى عرفت عددا لابأسبه من الموسيقيين الشباب فى الولايات المتحدة ممن كتبوا وأدوا أشياء جديدة مثيرة جدا ، ومسن الصعب تصنيف هؤلاء تحت الوسيقى الشعبية أو موسيقى الجاز أو الموسيقى الحديثة ، ولكنهم جميعا يشتركون فى التأثر بالموسيقى الهندية بدرجات متفاوتة ، وبالرغم من أن بعض المتعالين يقول أن هذا كله « هجنة » ، ولكن قد يبرز مسن بين هؤلاء الموسيقيين موسيقى كباخ أو موتسارت ،

#### القابلة الخامسة

مع أندريو لويد ويبر Andrew Lloyd Webber

في ايست نويل ـ مقاطعة دورست ، في أغسطس( آب ) ١٩٧٢ .

# بورنوف

اقد اصبحت انت و توم رايس Tom Rice مشهورين في العالم المسيحى بفضل عملكما (ريسوع المسيح نجم أسمى )) العلام المسيح نجم أسمى )) العلام الله المسيح نجم أسمى )) العدد ومن الجدير بالاهتمام ان النقاد أخذوا يكتشفون الآن عملكما الذي سبقه وهو ((يوسف ومعطف الاحلام المون المسيح المعادما كتبتما ذلك وكيف كتبتماه ؟

### لويد ويبر

كان ذلك منذ خمس سنوات حينما طلب منا ان نكتب ( يوسف ) للدرسة كى يقدم لجمهور لايزيد عمر افراده عن ثلاث عشرة سنة ، وقد طلب منا ان نكتب شيئا يجده هذا الجمهور مسليا ويكون بمثابة لون آخر يختلف عن الدروس الموسيقية التى عليهم ان يقوموا بها ، وقد اقترح مدرس الموسيقى فى مدرسة القديس بول فى ذلك الحين أن نكتب موشحة دينية شعبية ، وبدأ توم يكتب مقطوعات غنائية مضحكة عن يوسف والمعطف ذى الالوان الكثيرة ، وكتبت بعض الموسيقى ولم نكن نتوقع ان يتجاوز عملنا هذاالى أبعد من حفلة نهاية الفصل الدراسى ، ولكنه صادف ان كان لأحد نقاد جريدة ((الصائدى تايمز)) طفل يغني فى تلك الحفلة . . . فظهر في هذه الجريدة مقال اطراء يعبر عن دهشة من ( تحويل موسيقى اليوب الى فن ) ، ونتيجة لذلك سجل العمل (( يوسف )) وقدم فى اماكن كثيرة خلال السنوات الخمس الماضية ، وكان للذلك سجل العمل (( يوسف )) وقدم فى اماكن كثيرة خلال السنوات الخمس الماضية ، وكان هدفنا الوحيد هو تسلية الاطفال وتقديم عدد قليل من الالحان الجيدة ليغنونها ، وتقديم أشعار غنائية مسلية لهم .

# بورنوف

ما الذى جعلكما انت وتوم رايس فى مثلهذه المرحلة المبكرة تفكران بأن هناك في الانجيل أو فى اللاهوت عموما عنصرا دراميا وموسيقيايمكن استغلاله ؟

#### لويد ويبر

كان ذلك بالصدفة ، فقد اردنا أن نكتب للمسرح الموسيقى ، وكان أول ما طلب منا هـو وبالتحديد قصة من العهد القديم . وهناك تقليدلهذا في الموسيقى التربوية البريطانية ، وطلب منا أن نعمل على نحو ما على تجديد هذا التقليد . واستخدمنا العنصر الدرامي الفامض في ((يوسف)) وان كنت لا أرى أن هذا العمل عمل درامي .

اما قصة (( يسوع المسيح نجم أسمى )) فهى مختلفة تماما عن ذلك . لقد كان لدينا النجاح النقدى لاسطوانة بائرة اعنى اسطوانة (( يوسف )) ولكنه كان لدينا ايضا دعم مديرين من مدراء الفرق الفنية اللذين شجعانا على الاستمرار في الكتابة . وكانت فكرتنا الاولى ان نضع أوبرا بموسيقى الروك : « (Rock) وبدا لى ان هذه من انقعالتجارب . اننى اشعم ان عددا من المؤلفين الموسيقيين لايعزفون الا لاتفسهم ولجمهور قليل ممن يعرفون عم يتحدث هؤلاء . وافضل ان اعمل في ميدان أوسع واكتب موسيقى جماهيرية .

ولما كانت علاقاتنا محضورة فى الاسطوانات فقد قررنا ان نكتب اوبسرا وان نسجلها أولا . وكانت الفكرة الاولى ان ننتج اسطوانة توضيحية للعمل الذى يمكن ان تعدد كتابته فيما بعد ليعرض. ولم نحلم بأن هذه الاسطوانة التوضيحية الباهظة التكاليف ستلاقى مثل هذا النجاح الذى لاقته فى امريكا . لقد نحجت كثيرا حتى اننا عندما اخرجنا العمل على المسرح وجدنا اننا لانستطيع ان نفي شيئًا منه دون ان نثير الجمهور .

# بورنوف

هل كان فى ذهنكما وانتما تكتبان (( يوسف ))ان هناك حاجة لان تقدما الى جمهور أوسع عملا \_ من خلال تدريبكم الكلاسى \_ يستطيع أن يردمالهوة القائمة بين الموسيقى الشعبية والموسيقى الكلاسية ؟

# لويد ويبر

اننى شخصيا اشعر ان هناك مستقبلاللمؤلفين الموسيقيين الجادين حينما يكتبون لجمهور شعبى ، على ان المرء يجب الا يفعل ذلك بابتدال نفسه ، وانما عليه ان يخفف من تشدده ، والا يظن انه يفعل شيئا مشينا عندما يكتب نفما ، والمشكلة هى ان المرء قد لايستطيع التوفيق بين ان يكون ناجحا جماهيريا وجادا ، واعتقد أن عددامن المؤلفين الموسيقيين المحدثين مهتمون جدا بما تفكر به دائرة قريبة منهم من النقاد والزملاء ،

عندما كنت اكتب ((النجم الإسمى)) كنت افكر انه قد يكون هناك مناخ فكرى يتجه نحو نظرة للأوبرا اكثر انعاشا . وكانت أوبرا ((تومى Tommy)) افرقة هو Who قد ظهرت وخلقت بعض الاهتمام . . . (وكنت قد تعمدت ألا استمعاليها حتى انتهى من ((النجم الأسمى))) . ولكننى وجدت بشكل عام أن نظام الكتابة ضمن شكل معين – حتى ولو كان غامضا كالأوبرا – لايروق لموسيقييى الروك . واعتقد أن موسيقى الروك قدبقيت لسوء الحظ ساكنة خلال السنوات الثلاث

الماضية ، اذ لم يحدث اى شيء باستثناء أسطوانة او اسطوانتين جذابتين . ولاشك ان من السهل الآن أن نغطي الافتقاد الى الموهبة بالصخب الاليكترونى \_ وهم أمر أسهل في موسيقى الروك منه في أى لون آخر . ولعل « النجم الأسمى »كان آخر حدث كبير في موسيقى الروك ، وبالرغم من أنه لم يكن مبتكرا تماما في اجزائه \_ الا إنني اعتقد انه ربما كان مبتكرا في مجموع هذه الاجزاء.

#### بورنوف

لعلك تعتبر (( يسوع السبيح نجم اسمى ))عملا للمسرح ، وأنه مهما كان موضوعه يتمشى مع الملهاة الموسيقية ، بالرغم من أنه عرض كثيرا في حفلات موسيقية .

# لويد ويبر

ان ادخال أو عدم ادخال (( النجم الاسمى )) في سلك الملهاة الموسيقية مسألة يمكن الاجابة عليها من خلال نجاح هذا العمل في المسرح غير التجارى وحيث يمكن اخراجه على النحو الذي قصد ان يكون به هذا العمل ، ان بالامكان تقديمه في مسرح متوسط ، ويكون حجم الاوركسترا يتناسب مع ما كتب له العمل .

واعتقد ان ((النجم الاسمى)) قد ردم هوة، ولكن نظرا لنجاحه التجارى يصعب كثيرا في هذه اللحظة معرفة ماذا ستكون عليه قيمته الدائمة . انني أعتقد انه يحتوى على أشياء جديدة \_ انه لم يكتب ابدا لكي يكون أوبرا عظيمة ، وانني مندهش من نجاحه الكثير .

# بورنوف

لاذا تندهش من نجاحه الشعبي ؟

# لويد ويبر

لقد كانت أول أوبرا أكتبها أنا وتوم معا ، وبالرغم من أننا وضعنا بها أشياء توقعنا أن تصادف شعبية ، ألا أننا كنا نستمد من أشياء أخرى كانت شعبية في الوقت الذي كنا نكتب فيها . أننا لم نتوقع أبدا أن تهز العالم ، لقداء تقدنا أنها قد تحظى باستعراض نقدى طيب وأن الأمر لن يتعدى ذلك . واعتقد أنها من الناحية الموسيقية للم جيدة تماما بنسبة ٧٠ في المائة وأن ٣٠ في المائة منها ليس جيدا جدا .

ولا أدرى هل ستعمّر أم لا ، ولعلها قد تبقى لأن المسرح بحاجة الى شيء جديد والاوبرا ليست وسيلة ميتة بل انها على العكس من ذلك وسيلة هامة جدا . وكان مما أبهجنى أن هذه هى المرة الاوى التى تقدم فيها أوبرا من أى نوع في مسرح تجارى .

# بورنوف

ان الأوبرا تمر في هذه الايام بأزمة هي أزمة التوصيل • غير انني أرى ان من الجدير بالاهتمام بشكل خاص انك قد نجحت في الوصول اليجمهور ضخم ، في وقت يبحث فيه المرء عن انواع جديدة من العلاقات بين الكلمات والموسيقي ، بين الموقف الدرامي والموقف الموسيقي ، مع العلم بأنك قد انطلقت من خلفية كلاسية .

#### لويد ويبر

من الفريب اننى مدين بهذا لأبى ، فقد كان يقول لي ان غالبية المؤلفين الموسيقيين المحدثين لا يروقون لأحد ، اللهم الا لنفر قليل من الناس ممن يهتمون بهؤلاء المؤلفين ، وهؤلاء الناس اقلية صفيرة بل لعلهم لا يشكلون جمهورا حقيقيا من المستعمين ، وكان صلبا في رايه هذا ، وكان يقول لى : اذا أردت ان تكتب موسيقى اكتبها لنفسك اذا كانت لديك الشجاعة ، وانا معجب بكثير مما كتب ، لأن ما كتبه لم يكن من الاعمال الدارجة ،ولم تصل هذه الاعمال للجمهور أبدا .

ولكنني كنت مهتما بموسيقى الروك وكانت الامكانات مختلفة ، اذ هنا يتاح لك أن تكون شعبيا ، لأن هناك « العشرين الأوائل » وتستطيعان تسمو فوق هذا وتكتب ما تريد ، ان « النجم الاسمى » هى تماما نتاج أناس يحاولون كتابة أوبرا مستخدمين أشياء يمكن أن تحقق نجاحا جماهيريا . . ولا شيك أننا كنا محظوظين عندما اخترنا موضوعا يصادف فى النفوس هوى عالميا مدهشا . وإنه لأمر مثير جدا أن تضع شيئا عن المسيح .

#### بورنوف

#### كيف ولدت هذه الفكرة ؟

#### لويد ويبر

كنا في وضع موفق جدا . وكما ذكرت آنفاعرض علينا مديران من مدراء الفرق الفنية راتبا لنكتب لمدة ثلاث سنوات ما نشاء على أن نعطيهم حقوق التأليف . وكان ذلك مفاجأة لنا ، وأول ما خطر ببالنا أن هذه أجازة نستمتع بها غير أننا مالبثنا أن فكرنا : ماذا سنكتب ؟

اردنا ان نكتب شيئًا عقدته عظيمة ، شبئًادراميا يروق لكل انسان كالاوبرا لاننى كنت أريد بشمكل خاص ان اكتب قطعة جادة مستخدماالاساليب الشعبية ، بل انها في الواقع لم تكن استخداما لاساليب ، وانما مجرد استخدام حبي للانفام ، ومن هنا جاء العمل .

واحببنا فكرة المسيح لأن ذلك يعطى لتوم الفرصة ليحاول أن يفسر قصة المسيح في القطوعات الفنائية بطريقة جديدة . وقد فعل ذلك عندماجعل يهودا البطل رجلا عمليا يحب شخصية المسيح الذي كان في ذلك الحين قد أتم كل عمله وكان في الايام الاخيرة السبعة من حياته قد استنفذ طاقته انها رؤيا انسانية للمسرح ، لا تنكر عظمته ولكنها لا تعلق على قدسيته . وقد وفرت هـنده الطريقة امكانية النظر الى ردود الفعل الانسانية التي اتخذتها عدة شخصيات اخرى من رجل عظيم . ويركز النص عند توم على الشخصيات التي حول المسيح ، والتي ظلت غامضة في عقول معظم الناس : مريم الجدلية التي قدمت بطريقة دنيوية جدا كماشقة له ، ويبلاط كما يجابهه ، ويهودا الذي يروى الكتاب المقدس ، انه كان موكلا بالمال ، وسيمون الثائر ( والمتحمس ضد الرومان ) الذي كان يريد ان يستخدم المسيح كزعيم لحركة لقلب العالم بالقوة .

ولأن توم كان مهتما جدا فقد اشتفل بهذه الشخصيات وبنينا أوبرا حولها . وعلى نحو ما بنينا أوبرا حول الدور المركزى ، هذا الدور الذى شعرنا أنه لم يكتب بشكل قوى لأنه كان معروفا جيدا . والتعليق ينصب في الواقع وبشكل متعمدعلى جميع الاجزاء الاخرى .

وقد نجح هذا الاسلوب في المعالجة على الاسلوانات ، واعتقد انه سينجح ايضا في السينما ، حيث يمكن ان يرى السيح دون أن يسمع ، غير أن الأمر في المسرح اكشر صعوبة ، واننى أشعر أن (النجم الاسمى) كان أكثر بجاحاعلى الاسسلوانة منه في المسرحي فان فكرة المدير في الاسلوانة الحرية لاتخاذ مواقف شخصية من المسيح . اما في الاخراج المسرحي فان فكرة المدير عن المسيح عن المسيح تفرض ومن السهل أن تصطدم بفكرة الفرد عنه ، أن فكرة الشاعر الفنائي عن المسيح لم تنبئن في النص ، فهي أصعب من أن تحدد . وهكذا فأن الاوبرا تكون أفضل عندما لا يرى المسيح فيها ، ومن الصعوبة بمكان الباس الرجل ووضعه على خشبة المسرح وجعله يقدم كأسا لمريم المجدلية مثلا ، وقد تكون في السينما أكثر صلاحية لأن الانسان في السينما يستطيع أن يركز على الوجوه أكثر بكثير من المسرح .

# بورنوف

# اليسبت هناك تعليمات مسرحية في نصك الموسيقي ؟

# اويد ويبر

أبدا . هناك تعليمات قليلة حول الوضعوالاطار ولكن هذه التعليمات لا تتبع عادة .

ولكن كما قلت انها أوبرا أولى ونحن نرى الآن ما بها من عيوب . اننا لم نكن نحلم أبدا بهذا النجاح الذى صادفته ، ولو قدر لنا أن نؤلفها الآن مستفيدين مما عرفناه بعد تأليفها لألفناها على نحو مختلف . واعتقد أنها كانت ناجحة لأن توم جرؤ على معالجة الموضوع . . . أن الامر لا يتعلق بحركات المسيح : أنه مختلف تماما عن ذلك ، أنه يستند الى دغبتنا في كتابة أوبرا جادة مستخدمين حدر فيات المسرح الموسيقى الدى أحببناه كلاناكثيرا جدا .

# بورنوف

لنتناول الموضوع من تلك المقدمة الفرضية الخاصة بالأوبرا: انك حين استخدمت التقنيات السيمعية والبصرية الحديثة والمايكروفون وتضخيم الصوت الضروريين ، واخر جت الأوبرا من عزلتها ، أو على الاقل نقلتها من جمهور صغير نسبيا الى جمهور ضخم ، حققت شيئا في هنا الباب ، واعتقد اننا نجد على نفس هذا الاساس – ان كثيرا من أهم التجديدات في الأوبرا اليوم – أفضل أن استخدم تعبير مسرح الموسيقى ، لأن الاوبراتحدد ذلك على نحو ما – هى في تحليل الكلمات والمقاطع التي كثيرا ما تجمع عندئذ في ايقاع استحواذى . وقد عمسل هذا كارل أورف والمقاطع التي كثيرا ما تجمع عندئذ في أيقاع استحواذى . وقد عمسل هذا كارل أورف والمقاطع التي كشيرا ما تجمع عندئد في أيقاع الستحواذى . وقد عمسل هذا الاسلوب . وفي رايهان هذا يمثل اسلوبا جديدا من التعبير المسرحي .

# اويد ويبر

قد تكون الطريقة التى اشتفلنا بها طريفةهنا . فنحن عادة نتخذ أولا قرارا مشبتركا حول المعقدة . ثم آخذ فى كتابة معظم الموسيقى بما فيذلك معظم العبارات ، ثم يأتى توم ليكتب الاشعار الفنائية . ثم نصقل هذا كله معا . ولا أظن أنهناك أصالة خاصة فى « النجم الأسمى » غير

الشمكل الذى اتخذه هذا العمل ، فالأمر هو أنهلم يستخدم أحد من قبل مكبرات الصوت والمعدات الفنية على ذلك النحو .

ولا ارى شــخصيا أية تقسيمات في الموسيقي . فهي اما أن تكون جيدة أو رديئة .

#### بورنوف

أتمنى لو استطيع ان أتفق معك ـ ان هذاسيجعل مستقبل ما يسمى بالموسيقى الكلاسية أكثر اشراقا ٠

ان هناك عاملا اجتماعيا يجب بحثه : ان الاوبرا عمل يستهدف جمهورا معينا بعروض قليلة في فترات منتظمة او غير منتظمة ، بينما نجدان المسرحية الوسيقية \_ ولعلها اقرب ما تكون الى الاوبرا في ميدان ما يسمى بالموسسيقى الشعبية \_ تستطيع ان تفامر بانتاج يكلف مبالغ طائلة لعروض لا حد لها ، لانها تقدم في المسرح التجارى .

#### لويد ويبر

ان من سوء الحظ ان المسرحيات الموسيقية تحتضر الآن ولا سيما في مسارح نيويورك . غير أن هذا لا يعنى ان المسرحية الموسيقية ميتة ، واعتقد ان اكبر مشيكلة تواجه المسرحيات الموسيقية هي الكتاب . وهناك شيء واحد كنانريد أن نتخلص منه وهو فكرة النص المكتوب . فنحن لا نحب فكرة الارقام المترابطة . . . ومن ثم فان ما نكتب بعد ذلك يكون ضئيلا بقدر الامكان من ناحية النص المكتوب . وقد حاولنا ذلك في عمل (( يوسف )) ولا شيك أننا فعلنا هذا في « النجم الأسمى » الذي لا يحتوى على أي حوار . واعتقد أن الاوبرا هي أكثر الوسائل الصالحة في المسرح الموسيقي . ومن سوء الحظ أن الاشمار الفنائية والنصوص هي عادة أميل الى الضعف . فكتاب الاوبرا العادية يستند عادة الى مسرحية وقصة أو فكرة ولا يكتبها شاغر غنائي محترف . أن ذلك يتم بطريقة مرتجلة . أنني لا أعرف من كتبوا نصوص معظم الاوبرات التي تخطر ببالي . وانني اشعر أن اسهام توم في كتابة النجم الاسمى أو أي عمل قد نعمله معا ، يعادل في أهميته السهامي .

# بورنوف

اود أن أعود إلى نقطة أشرنا اليها لماما وهى الحقيقة المزعجة التالية: يبدو أنه قد تم الوصول في ميداني ما يسمى بالكلاسية وما يسمى بالشعبية إلى نهاية مينة تماما •

# لويد ويبر

اعتقد أن هذا الشيء قد حصل على نحو مافى كثير من سبل الحياة ، لأن وسائل الاعلام قوية جدا الآن . ان الناس ينفقون في الحديث وقتا يفوقما ينفقونه في العمل ، ان على الموسيقيين الآن ان يلتفتوا الى الصورة - كيف يظهر المرء على شاشة التلفاز وكيف يتحدث ، فلا بد من أن يكون الواحد منهم فصيحا وجدابا ، وهو يقف على أرض ليستهى بالطبع أرضه ، وهو اما أن يكون محظوظا او منكودا . ان هناك مؤلفين موسيقيين يعطون صورة جيدة على شاشة التلفاز أو في برامج الاذاعة ،

ومن ثم ينالون رضا الجمهور ، هذا الجمهور الذي يعتقد عندئذ أن عليه أن يحب ما يكتبه الفنان . وليس من الممكن في كثير من الموسيقى الحديثة الجادة أن يعرف الشخص العادى هل هو يحبها أم يكرهها . وأنا شخصيا أحاول أن أحصر المقابلات التلفازية في أضيق وقت ، لأنني لا أعتقد أنه يجب أن يحكم على الشخص على أساس مظهره أو طريقة كلامه \_ فأن ذلك لا علاقة له البتة بنوعية العمل الذي يخرجه أو يحب الناس لهذا العمل أم لا .

#### بورنوف

ولكن ذلك يؤكد دور وسائل الاعلام اليوم . فلم يعد هناك رئيس وزراء يستطيع أن يصرف شعب الدولة دون أن يروق للبلاد من خلالاالصورة التي يظهر بها على شاشة التلفاذ . أنها فكرة مرعبة . ولا أعنى بهذا أبدا أن الامر يجب أن ينطبق على الفنان المبدع . ولكن هناك - كما اعترفت أنت - مشكلة الاتصال . وسؤالي هو :الي أي مدى يستطيع الفنان المبدع - المؤلف الموسيقي أو المصمم أو حتى الكاتب - أن يساعدنفسه في ذيادة جمهوره عن طريق تفسير فئه ضمن تقليد معين الى الجمهور من خلال وسائل الاعلام ؟

#### لويد ويبر

لا اظن أن فنانا يستطيع ذلك وينجح نجاحاكبيرا الا اذا استخدم وسسائل الاعلام كما استخدمناها في ((النجم الأسمى)) . ومن اسباب نجاح ((النجم الأسمى)) كثيرا وبسرعة في امريكا اكثر من غيرها > أن الاذاعة الامريكية اذاعت الاسطوانة كاملة . . . واحبها الناس . واعترف بصراحة أن نجاح ((النجم الأسمى)) الكبير كان بفضل وسائل الاعلام الامريكية والاذاعة . فقد أتاحت له هذه أن يكون مسموعا . وليس هناك من سبب آخر ، واعتقد أن الشيء المثير في الاشتفال بموسيقى الروك هو أنه يتيح لك أن تستمع اذاكان لديك شيء يجتذب الناس ، واذا ذهبت الى الاماكن الصحيحة .

# بورنوف

ولكن (( النجم الأسمى )) أثبت أنه يستطيعان يقف بنفسه دون الحاجة ألى أية وسائل أعلام. فقد حقق نجاحا كبيرا على المسرح في منطقة هي غاية في الصعوبة وهي نيويورك . فما هي الاشياء الاولى التي تعمل على تعزيز ونشر أوبرا روكية من هذا النوع شعبيا ؟

# لويد ويبر

الاسطوانات ، وأظن أنها لو ظهرت على المسرح أولا لحققت من النجاح ما حققته تقريبا ، ان الاسطوانات تعطى للمرء الفرصية ليقول : « ها هو عملى التام ، معمول ومسجل كما أريد فهلا تفضل أحد بعزفه ؟ « وقد فعلوا ذلك فى الاذاعة الامريكية كما قلت ، وأشعر أن على جميع الموسيقيين المحدثين أن ينفمسوا بجدية أكثر في التسجيل ، لأن الناس يستطيعون أن يأخذوا معهم الى منازلهم شيئا من خلال الاسطوانات ، ويبنون أحكامهم دون أن تحيط وسائل الاعلام بالعملية كلها ، أن الذهاب إلى المسرح يكلف مالا كثيرا ، وكذلك إلى الاوبرا أو إلى الحفلات الموسيقية ، ينما شراء أسطوانة لا يكلف مثل ذلك ، أن هماك دائما أملا في أن العمل المسجل على استطوانة بينما شراء أسطوانة لا يكلف مثل ذلك ، أن هماك دائما أملا في أن العمل المسجل على استطوانة

الموسيقي والوسيقيون والتوصيل

سيسمع: فالناس يستطيعون دائما الرجوع اليه. وقد حدث هذا بالنسبة لعمل ((يوسف)) فقد كان مسجلا على اسطوانة وقد اكتئسفه الناس بعدخمس سنوات ولو قدر لى اليوم أن اكتب رباعية وترية \_ وهي شيء أريد أن أفعله \_ لآلتين سماعيتين عاديتين وآلتين كهربيتين كالقيثارة او الكمنجة الكبيرة الكهربية ، لسجلت هذه الرباعية قبل أن أعرضها ، لانني عندما أسيجلها على الاسطوانة أعرف أن عرضي ( الكامل ) يقدم الى الجمهور ، ويستطيع الناس عندئذ أن يتخذوا قرارهم منها . . . اما العرض المباشر فهو المرحلة الاخيرة .

# يونوف

لقد أثرت الآن مشكلتين: الاولى تتعلق بعناصر العمل نفسه ، والسكوى الذى تهدف الله ، والثانية اذاعته ونقله من خلال وسائل الاعلام ونشره شعبيا ، اما فيما يتعلق بالاولى وهى العمل فى حد ذاته: ان تعبير الرباعية الوترية ستحدد \_ كما هو الحال الآن \_ جمهودك من المستمعين كثيرا .

#### لويد ويبر

اذا كان العمل جيدا فانني لا أرى ما يدعولذلك .

#### بورنوف

أجل ، ولكنك أذا أعلنت عن رباعية وترية لفلان من المؤلفين الموسيقيين ، وفلان هذا مشهور مثلا بأنه مؤلف موسيقي (( جادة )) ، فأن جمهور العمل لن يزيد عدده عن بضعة مئات ، لكن عملا من الموسيقى الشعبية لاندريو لويد ويبر له الجمهور الذي نعرفه ، أنه أم يستبق الولف موسيقى أن حقق مثل هذا النجاح الهائل في ميدان واسع ميدان شعبي موان يكتب موضوعا في ميدان ظل محدودا على فئة قليلة ( ربما استثنينامن هذا ليدر Lieder ) ، ويكتسب جمهورا ، في يوم من الايام رباعية : فالى أي مدى سيتمشى معك جمهورك جمهور ( يسسوع المسيح )) والاعمال الاخرى الشابهة التي كتبتها أو ستكتبها ؟

# لويد ويبر

لن يكون جمهور الرباعية الوترية بمثل هذه الضخامة لأن (( للنجم الأسمى )) أبعادا أخرى من الفنائية الشعرية والموضوع .

على اننى اعتقد لو أن كونشرتو الكمنجة الشوستاكوفيتش ( ١٩٠٦ - ) Shostakovitch اخرجها عازف كمان من الذين حققوانجاحا كبيرا في اسطوانات موسيقى الروك لظن الناس ان هذا عمل جديد مدهش من موسيقى الروك واشتروها ، أن ذلك يعتمد تماما على تقديمه أي مرة أخرى على الصورة ،

واخيرا ان التسجيل للحاكى (الجرامافون) لاوبرا شياطين لاودن The Devils of Loudun واخيرا ان التسجيل للحاكى (الجرامافون) لا يندير يسلكى هو مؤلف موسيقى Penderecki منطور وذلك شيء لاغبار عليه .

عالم الفكر \_ المجلد السادس \_ العدد الاول

#### بورنوف

صحيح أن بنديريسكى هو أحد أشهر المؤلفين الموسيقيين الكلاسيين في الوقت الحاضر ولكنه ما زال بعيدا عن مجاراة موسيقى الروك في مضمار الشعبية ، ان أروج عمل المؤلف موسيقى معاصر « جاد » سيكون ما يباع منه من الاسطوانات اقل كثيرا مما يباع من أقل عمل رواجا المؤلف كبير من الموسيقيين الشعبيين .

#### لويد ويبر

اجل ، ولكن ((شيباطين لاودن)) أو عاطفة القديس لوقا Luke's Passion لا تحتوي على « لا أعرف كيف أحبه » أو ((نجم أسمى)) أن من أحبوا « النجم الاسمى » استحوذت عليهم فكرة أنسان يكتب أوبرا روكية عن يسبوع المسيح ، ولكنهم عندما وجدوا أن العمل يحتوى على بضعة غمزات حدثوا أصدقاءهم . نعم أن بالعمل غمزات ، وليس هناك من سبب آخر لشعبيته .

#### بورنوف

لقد أجبت على سؤالى الأساسى .

#### لويد ويبر

ولكنك اذا كنت تكتب الحانا اتستطيع انتكون جاداً ؟

# بورنوف

ان ما تقوله يذكرني بسيرة كيرت وايل Kurt Weill العملية ، فقد اصبح معروفا وشعبيا جدا عن طريق الاعمال الشعبية ، لكن المرء يكتشف فجأة من خلال الاصرار المتأخر لتستجيلاته ان وليد كان رجلا على شيء من الجدية ، وفي الآونة الاخيرة قدمت سيمفونية وكونشر تو الكمان له ايضا كثيرا ، ولكن هذين العملين لا يحتويان على نفس عناصر النجاح ، وعلى نفس الايقاع الذي لا يقاوم ، التي تحتويها أشهر أعماله الشعبية .

# لويد ويبر

اننى اجد أن لى شخصيتين : الأولى تريدان تكتب الحانا ساخرة فيها غمر وتتمتع بذلك ، واعتقد أن هذا شيء جدير بالعمل أذا كان المرء سيتطيع ذلك لآنه صعب جدا ، أما الجانب الثاني من نفسي فهو يريد أن يكتب أشياء جادة ، وأشعر أننا في عملنا النجم الأسمى مضينا قليلا في سبيل مزج الشخصيتين ، ولعل أطار عملي سيكون ملموسا بعد خمس أو عشر سنوات ، عندما أكون قد أنجزت ثلاثة أعمال أو أربعة .

وسیکون موضوع مشروعنا القادم « جیفز » Jeeves وهو موضوع شعبی جدا سستهدف جمهورا عریضا وسیحتوی ـ کما نامل ـ علی انفام سیخرج الناس بعد سماعهم لهاوهم بصفرون لها .

# آفاق المعرفة

# الإعداد السيغائى بيزاليناء الرواق والبناء الفيلي

هَايشم النحايت

مقدمة: ــ

والسبب أن السينما كفن لم تكن قد تبينت امكانياتها بعد .

واليوم وقد اكتسبت السينما سمات الفن الأصييل ، واصيبحت متميزة عن الأدب والمسرحية كما يتميز النحت عن التصوير الزيتى ، فهى حين تلجأ الى استخدام الفنون الاخرى ومنها المسرحية والرواية ، لا تلجأ اليها كما تلجأ اليها من قبل كى تستمد منها حياتها ،

عندما ارادت السينما في البداية ان تكون اكثر من مجرد لعبة انتقلت من امام باب المصنع الى امام خشسبة المسرح ، وبدلا من تصوير خروج العمال من المصنع حاولت ان تسسجل المسرحيات في علب من الأفلام ، ورغم طموح فناني السينما الذين ارادوا ان يربطوها بالفن بهذه الطريقة ، الا ان مسرحهم المعلب كان مملا خاليا من الابتكار تنقصه الاصالة .

\* هاشم النحاس ، حصل بعد ليساتس الظسفة منجامة القاهرة على دبلوم الدراسات العليا في الاخراج السينمائي . يعمل الآن مخرجا للافلام التسجيلية بالمؤسسة العربة العامسة للسينما ، كتب وترجم عددا من الكتب والبحوث في مجال السينما والنقد السينمائي .

وانما لتخلق منها اعمالا فنية أصيلة طبقا لقوانينها السينمائية .

ولم تعد مشنكلة اعتماد السينما على الأعمال الأدبية من المشاكل المثارة اليوم كما كانت من قبل بعد ان اتضحت الحدود الفاصلة بين فن الفيلم والفنون الاخرى . وأصبح من المسلم به قدرة السينما على تقديم أعمال فنية أصيلة سواء كانت معدة عن أعمال فنية سابقة أو غير معدة عنها . ولا يقلل من قيمة اعتماد السينما على أعمال أدبية سابقة ذلك العدد الهائل من عمليات الاعداد الرديئة للاعمال الأدبية المحولة الى افلام ، حيث يقابلها اعداد مماثلة ـ أو ما يزيد عليها ـ من الأعمال الرديئة لأفلام اعدت مباشرة للسينما دون اعتماد على أعمال أدبية سابقة .

ويخصص الناقد الفرنسى الكبير (( اندريه بازان )) الفصول الثلاثة الأولى التي تشمل نصف الجزء الثانى من كتابه (( ما هي السينما )) للدفاع عن اعداد السمينما للأعمال الأدبية . ويقدم مثالين كنموذجين في رايم للاعداد السينمائي عن الرواية وهما فيلمي (( يوميات قس في الأرياف )) اخراج بريسون ) و (( السيد ربيوا ونيميزيس )) اخراج ربنيه كليمان .

والواقع أن الرواية كانت منذ البداية مسعد حظا من السرحية عند تحويلها الى عمل سينمائى ، ذلك أنه اذا كان من المكن للفيلم أن ينقل السرحية كما هى على السرح ، فانه لا يستطيع أن يفعل ذلك بالنسبة للرواية ، وكان لا بد له من البحث عن خصائص سينمائية لترجمة الخصائص الروائية ، وتوصل بذلك الى نتائج أفضل من النتائج التى توصل اليها مع المسرحية ، ومن ناحية أخرى فان الأسلوب السواية منه بأسلوب الرواية منه بأسلوب الرواية منه بأسلوب

المسرحية ، فالطريقة التي تعرض بها الروايسة قصتها ، وهى الوصف والسرد في الأساس ، يمكن مقارنتها بالطريقة التي ينتهجها الفيلم ، وهي الصور ، بينما الحواد هو الأسساس في الطريقة السرحية ،

وقد ادى هذا التقارب بين طريقتى العرض من ناحية واستحالة نقل الرواية كما هى الى فيلم من ناحية أخرى الى علاقة متبادلة بين فنى الرواية والفيلم كان لها أثرها الواضح على كل منهما .

وتتمثل هذه العلاقة المتبادلة بين الرواية والفيلم فى عدد الأفلام المأخوذة عن روايات ، والبحث عن معادلات فيلمية للأدب من ناحية . والنجاح وتأثر الأدب بالأسلوب السينمائى ، والنجاح التجارى الذى تحققه الروايات بعد تحويلها الى أفلام من ناحية أخرى .

فقبل انقضاء العام الاول من اشستفال جريفيت بالاخراج كان قد أعد للسينما روايات «لقاء مشروع» و « البعث» و « الدير والبيت» لكل من جاك لندن وتولستوى وتشادلز ريد على التوالى، وتبين مقالة سيجى ايزنشستين عن « ديكنز وجريفيت والفيلم اليوم (١) » إلى أى مدى وجد جريفيت في اشارات ديكنز اعظم مبتكراته على وجه المموم: كالمزج ، واللقطات المطبوعة فوق بعضها ، واللقطية الكبيرة ، والحركة الاستعراضية للكاميرا .

<sup>(</sup>۱) انظر

Sergei M. Eisenstein, Film Form

<sup>(</sup>٢) أنظر تقارير مكتب البحوث والاحصاء للمؤسسة المصرية العامة للسينما .

وفي استفتاء أجرته « تايم Time » الامريكية عام ١٩٥٠ مع حوالي ٢٠٠ شخص من العاملين بالسينما عن افضل الأفلام ، كانت نتيجته أن (( مولد أمة )) هو أفضل الأفلام الصامتة ، و (( ذهب مع الربح )) أفضل الأفلام الناطقة ، وكل منهما مأخوذ عن رواية ، وقد حقق فيلم « ذهب مع الربح » لقاء موفقا بين المزايا التجارية والمزايا الفنية معا .

وفى استفتاء آخر أجرته نفس الجريدة بعد ه سنوات من الأول عن أحسن عشرة أفلام في تاريخ السينما الامريكية ، كان منها خمسة افلام مأخوذة عن روايات وهى : ذهب مع السريح ، من الآن والى الأبد ، صراع تحت الشمس ، الرداء ، كوقاديس .

ويمكننا أن نصل ألى مزيد من الفهم لظاهرة ارتفاع نسبة الأفلام الامريكية المأخوذة عن روايات في تلك الفترة وما حققته من نجاح مادى وأدبى معا أذا ما تذكرنا أن معظم الروايات الحائزة على جائزة بوليتزرمن ((أليس آدمز)) إلى « كل رجال الملك » كانت على حد قول پلوستن م تحمل طابعا سينمائيا (۲) .

وفى مجال السينما العربية نجد ((زينب)) من أهم أفلامنا الكلاسيكية ومن أفضل أفلام محمد كريم، و ((بداية ونهاية)) من أفضل أفلام صلاح أبو سيف، و ((الرجل الذي فقد ظله)) من أفضل أفسلام كمال الشسيخ، و ((مبرامار)) أنجحها، و ((دعاء الكروان)) و ((الباب المقسوح)) و ((في بيتنا رجل)) و ((الحرام))، من افضل أفلام هنرى بركات، بل ويرتفع مستواها عن بقية أفلامه ارتفاعا

# ملحوظا ، وكلها أفسلام أخذت عن روايات ، وتمثل أعلى مستويات السبينما العربية .

وتذكر مارجريت فاراندا ثروب أن ما بيع من نسخ رواية «مرتفعات ويذرنج» بعد عرض الفيلم الذي اخذ عنها يفوق ما تم بيعه خلل الاثنتين وتسعين سنة السابقة منذ وجودها . ويحدد جيرى والد عدد النسخ المساعة من الطبعة الشعبية لهذه الرواية بعد ظهور الفيلم بحوالي ...ر.٧ نسخة . كما يذكر أن نسخ الطبعات المختلفة لرواية « الكبرياء والتعصب » بلغت ثلث مليون نسخة ، وبيع من « الافقود » مليون و ...ر.۶ نسخة ، وذلك بعد ظهور الفيلم الخاص بكل منهما (٤) .

ويقول العريم بازان: ان نجاح المسرح المصور يخدم المسرح الما يخدم اقتباس القصة الأدب ومسرحية هاملت على الشاشة ليس من شانها الا أن توسيع نطاق جمهور شكسبير وهو جمهور الاشك أن جزءا منه على الأقل ستراوده الرغبة في أن يذهب الى المسرح ليسمع ويرى اوقصة «يوميات قس في الارياف » كما رآها المخرج روبير بريسون ضاعفت عشر مرات عدد قراء برنانوس (ه) .

غير ان هذه المعلومات الاحصائية وان كانت تعلنا على بعض جوانب هذه العلاقة التبادلية بين الغيلم والرواية فانها تقتصر على النواحى الظاهرة منها مما يمكن احصاؤه ولا تمس ما بينهما من تفاعلات داخلية مؤثرة في التكوين البنائي لكل منهما .

واذا ما تأملنا هذه العلاقة الداخلية نجد أن القصة تقدم للسينما شخصيات أكثر تعقيدا . وتقترح ، في العلاقات بين الشمكل والمضمون ،

George Bluestone, Novels into Film, p.4

George Bluestone, op.cit.

<sup>(</sup>٣) (٤)

<sup>(</sup> ه ) ص ٣٣ الجزء الثاني ـ ما هي السينما ـ اندريه باذان ـ ترجمة ريمون فرنسيس .

تشديدا وتدقيقا لم تتعود عليهما الشاشسة . ومن الواضح أن المادة التي يجرى اعدادها تكون غالبا ذات نوع فكرى أعلى بكثير من المتوسط السينمائي . وكل هذه العوامل تعمل بالضرورة على رفع مستوى الفيلم اذا حاول الحفاظ عليها . وإن كنا لا نذهب تماما مع ما ذهب اليه بازان بقوله : « أن الخلق السينمائي ، في مجال اللغة والأسلوب، يتناسب تناسبا مباشرا مع الأمانة في النقل (١) ، ذلك أنه اذا كان للسينمائي أن يخلق دون الاعتماد أصلا على نص أدبى ، فمن المكن أن يتم له ذلك بفض النظر عن امانته في النقل .

ولكننا مع بازان في رده على الذين يعتبرون اعداد القصص للسينما تمرينا كسولا ليس للسينما الحقيقية « السينما الخالصة » ان تكسب منه شيئا ، بانهم يرتكبون مفالطة حرجة كذبتها جميع الاقتباسات ذات القدر والقيمة . . « فالامائة الناجحة الفعالة لمخرج مثل ويلز ليست بالتأكيد نتيجة لتخلف أو نكوص ، بل هي على العكس مظهر لتقدم الادراك السينمائي . والنجاح اساسه دائما سيطرة فريدة لا نظير لها ، وعلاوة على ذلك ، فان هذا النجاح ناتج عن ابتكار في التعبير (٧) » .

اما عن تأثر البناء الروائى بالفيلم فقد افادت الرواية ادق فائدة من حرفية المونتاج مثلا ، ومن قلب ترتيب الحوادث ، ومن الواضح ان القصاص يستعمل اليوم طرقا فنية في السرد ، وسائل التعبير في السينما ، سواء أكان قد نقلها نقلا مباشرا ، أم كان الأمر يتعلق بنوع من التقارب الجمالى الذي يعكس في نفس الوقت الشكالا عديدة معاصرة من اشكال التعبير .

ولو قارنا بين طريقة السرد في رواية نجيب محفوظ «الشحاذ» مثلا واحدى رواياته القديمة في المرحلة التاريخية او المرحلة الاجتماعية نجد أن الفرق بينهما واضح ، ولا شك أن طريقة السرد في « الشحاذ » بانتقالاتها الحادة بين الواقع والخيال « أشبه ما تكون بأسلوب الموجة الجديدة في السينما ، وسواء كان نجيب محفوظ متأثرا بالموجة الجديدة السينمائية أو باتجاهات الأدب الحديث أو توصل الى هذا الاسلوب ذاتيا من خلال بحثه عن انسب الاشكال لموضوعه ، فستبقى حقيقة التشابه الاخيرة وتحول السرد الروائي الحديث عموما وتحول السينما على أثر الموجة الجديدة تشابها قائما بلا جدال .

#### مشكلة الإعداد:

ولكن رغم هذا التقارب الملحوظ بين الرواية والفيلم ، فقد فرضت الرواية عند اعدادها للسينما شروطا على الفيلم كما سبق ذكره . حيث استحال نقلها كما هي كالمسرح . وكان لا بد من البحث عن معادلات سينمائية لترجمة الرواية . كما فرضت الامكانيات السينمائية من ناحية أخرى شروطها ، وكان لا بد من تعديل الأصل الروائي حتى يتفق مع الشمل السينمائي . وهكذا فرضت عملية اعداد الفيلم عن الرواية عمليات تكيف متبادلة بين الرواية والفيلم .

والسؤال الآن هو: كيف يستطيع الفيلم المأخوذ عن رواية أن يعيد بناء الرواية على الشاشة بأسلوبه الخاص ؟

<sup>(</sup> ٦ ) ص ٢٢ الجزء الثاني من كتاب ما هي السينماء اندريه بازان ـ ترجمة ريمون فرنسيس .

<sup>(</sup>٧) ص ٢٥ نفس الرجع .

يستفرق الفيلم وقتا أقصر من الرواية في الوصف حيث يقدمه أثناء الحركة . أن نجيب محفوظ مثلا يستفرق أكثر من صفحة في وصف حي خان الخليلي (٨) ، بينما نحن في الفيلم نرى الحي عندما يقبل عليه أحمد عاكف باحثا عن منزلهم الجديد الذي انتقلوا اليه أخيرا ، ونظل نراه خلال هذا المشهد وخلال مشاهد أخرى في الفيلم .

ومن ناحية أخرى يستفرق الفيلم وقتا اطول من الرواية في السرد . فلنفترض مثلا أن الروائي يكتب أن البطل يذهب الى طنطا . أن سر هذه النقطة لا يستفرق أكثر من ذلك . أما اذا أريد تقديم ذهاب البطل الى طنطا في الفيلم مع الاقتصار على أدنى حد من الحركة ، كمجرد رحيله ووصوله مثلا ، فأن ذلك يستفرق وقتا اطول مما يلزم لقراءة هذا الخبر .

وهكذا فبينما يمكن حذف الوصف كله من الفيلم فان السرد يطول . ولما كانت الرواية تضم من السرد اكثر مما تضم من الوصف ، فان فترة ساعتين متوسط عرض الفيلم ، اقصر من أن تستوعب كل ما يمكن أن يكون في رواية متوسطة الطول من شخصيات وأحداث وتفاصيل ومناظر .... النخ ، ولذا فان اعداد فيلم عن رواية يتطلب الحذف ، ويترتب على ذلك تقليل عدد الشخصيات ، والمشاهد والحوادث والقصص الفرعية عما في الرواية ،

والفيلم لا يمكن أن يحاكى الرواية محاكاة تامة في مسئلة الأسلوب ولكنه يسستطيع أن يظل أمينا على الرواية من وجوه أخرى ويضرب لنا البرت فولتون مثلا على ذلك اعداد رواية ديكنز ((آمال كبار)) من أخراج ديفيد لين ، كنموذج متقدم للاعداد السينمائي عن الرواية (۹) .

والواقع أن بناء رواية (( آمال كبار )) يلائم عملية الاعداد السينمائى بنوعخاص . اذ تتميز هذه الرواية بتناسق فى الشكل يفوق روايات ديكنز الاخرى . فهى مركبة سويا كأنها مروحة . وترتبط و « بيب » هو مقبض المروحة . وترتبط الاعواد معا بلقائه الاول للسيجين الهارب . ونتيجة لتضييق المجال فى الاعداد السينمائي ، حلفت بعض الأعواد ، ولكن لم ير الذين اعبوا الرواية للسينما أن من الضرورى ادخال أى تعديل جوهرى حتى على تركيب الأحداث .

ومن الأسباب التي تجعل من رواية « Tمال كبار » موضوعا طيبا لانتاج فيلم سينمائي أنها لا تصور شخصياتها بأقنعة سيكولوجية معقدة قدر ما تقدمها عن طريق مظاهرها الخارجية . وتكاد تكون الرواية عملا سينمائيا في ذاتها بفضل ما فيها من تنوع في المساهد المسيرة للالتفات ، وللاعجاب احيانًا . وتضم الرواية من ناحية أخرى بضعة مشاهد تتألف أساسا من الحوار لكنه حوار يحوى امكانيات للمعالجة السينمائية . كما تحوى الفقرات السردية في الرواية اشارات تهدى الى طريق في المعالجة السينمائية ، مثل تعليمات ديكنز المسرحية سنأن قبعة جمو التي لا تكف عن السقوط من فوق رف المدفأة ، وتبادل الايماءات المبالغ فيها بين بيب والآباء المسنين ..... ومثل هذه العناصر المسرحية الدرامية تصبح أيضا سينمائية بتأثير المولتاج .

اما عن العوامل التى جعلت من اعداد هذه الرواية الى فيلم عملا نموذجيا فى دأى فولتون فنجملها فيما يلى:

من المعروف ان ابلغ الأجزاء تأثيرا فى رواية ديكنز هى وصفه للبرارى ، وأثر البرارى على بيب ... وديكنز يبدأ قصته قائلًا « كانت

<sup>(</sup> A ) انظر ص V ، A من رواية خان الخليلي ـ العندالثاني من الكتاب الذهبي ١٩٥٢ .

<sup>(</sup> ٩ ) انظر الفصل دقم ١٣ « من الرواية الى الفيلم »ص ٣٢٣ ـ ٣٥٠ بكتاب السينما الة وفن . ترجمة صلاح عز الدين وفؤاد كامل عن كناب فولتون .

بلدنا هى منطقة البرارى المحاذية للنهر عندما يتلوى على مبعدة عشربن ميلا من البحر ». وفي الفيلم كان مجال المشهد الافتتاحى المؤثر هو البرارى والنهر ، هو المنظر الذى يظهر في خلفية صدور المشاهد الاخرى .

وكان الفيلم أمينا على الرواية من ناحية أخرى فى طريقة رسم الشخصيات . . (١٠) فالفيلم مثل الرواية يبين « بيب » مخلوقا بائسا يتلقى الاوامر ويتعرض للمضايقة ، وينظر اليه الآخرون فى تعالى ، وفوق كل شيء يتعرض كبرياؤه للضغط .

وكان الفيلم أمينا على موضــوع الروايــة (الذى يدور حول نكران الجميل) وما يتضمنه من سخرية الظروف (١١) .

ويمكن أن نقول أن الفيلم « يقتفى أثر الكتاب » في الحدود التى استخدم فيها حوار من رواية ديكنز (١٢) ... كما كان أمينا في « اقتفاء أثر الكتاب » كذلك حيث حافظ على رواية القصة من وجهة النظر الموجودة في الرواية . وهي وجهة نظر المتحدث ، فالرواية هو الشخصية الرئيسية (١٢) .

كما استخدم الفيلم شريط الصوت استخداما مبدعا بطرق مختلف قلحلق وجهسة نظر استبطانية . فان بيب ، مثلا ، عندما يهبط ليسرق الطعام ، يتصور ، كما يعبر ديكنز ، ان كل لوح من الألواح الخشبية ، وكل شق في

كل لوح منها ، يصرخ وراءه قائلا « امسكوا اللص » و « استيقظى يا مسن جو » — والفيلم بتصويره هذا المشهد يكاد يكون نسخة حرفية من الرواية (١٤) .

ومن الأمور ذات التأثير ، على نحو خاص ، ذلك الاستخدام المبدع للصوت في المشهد الاخير من الفيلم . ويمثل زيارة بيب الاخيرة لقصر «سايتس هاوس » . فقد حاول السيناريو ان يبينه وهو يتذكر زيارته للقصر عندما كان طفلا ، فحمل الينا شريط الصوت عبارات سمعناها في مشاهد سابقة ، ويتم التعرف على المتحدثين من اصواتهم (١٥) .

وهكذا استطاع الفيلم أن يعيد بناء الرواية على الشاشة . غير أن النتاج النهائي للفيلم يمثل جنسا فنيا يختلف عن الجنس الفني الذى يمثل الرواية ، قدر اختلاف الباليه عن العمارة . ومن ثم فلا بد أن ننتهى من تحليلنا الاخير الى أن كلا منهما فين مستقل بذاته ، وكل منهما له سماته الجمالية النوعية الخاصة. وعلينا أن نسأل الآن ما هي هذه السمات ؟ وقد كشفنا فيما سبق عن بعض هذه السمات الشكلية الظاهرة . ولكن دعنا الآن نفوص في بناء كل منهما من الداخل لتحديد ماهيته . ولا يغرب عن بالنا أهمية هذه المحاولة بالنسبة الى عملية الاعداد من الرواية الى الفيلم او في مجال تقويم الافسلام المأخوذة عن روايات . ففي الحالتين لا بد وأن نعرف ماهية الرواية ، وماهية الفيلم ، اى جوهر كل منهما .

<sup>(</sup>١٠) ص ٣٣٠ السينما الة وفن .

<sup>(</sup>١١) ص ٣٣١ الرجع السابق .

<sup>(</sup>١٢) ص ٣٣٣ الرجع السابق .

<sup>(</sup>١٣) ص ٣٣٦ المرجع السابق .

<sup>(</sup>١٤) ص ٥٤٥ المرجع السابق .

<sup>(</sup>١٥) ص ٣٤٩ المرجع السابق .

#### ماهية الرواية:

رغم أن فورستر ليس صاحب الكلمة الاخيرة في بناء الرواية ، الا أنه من المكن أن نسلم ابتداء بتعريفه الممتع لها بأنها : (( كل عمل خيالي بالنشر يزيد على ١٠٠٠، كلمة )) (١١) والدعائم التي تقوم عليها الرواية في نظره سبعة هي : الحكاية ، الشخصيات ، الحبكة السروائية ، الخيال ، التنبؤ ، النمسوذج ، الايقاع (١٧) .

فأساس الروايسة هسو العكايسة عن The story telling المحداث مرتبة في تتابع زمنى . والأساس قص الأحداث مرتبة في تتابع زمنى . والأساس الثانى هو الشخصيات . فنحن لا نحتاج فقط الى أن نسأل « وماذا حدث بعد » ؟ ولكن لمن حدث هذا ؟ وكل ما نلاحظه في الشخصية ، أي اعمالها وما يمكن استنباطه عن حياتها الروحية من اعمالها ، يقع داخل حدود التاريخ أما الجانب الخيالي أو الرومانسي الذي يشمل الإنفعالات المجردة أي الاحلام والافراح والأحزان والاعترافات بين الشخصية ونفسها ، فهي أحد الأعمال الرئيسية للرواية .

ونحن نعتقد أن السعادة والبؤس يوجدان في الحياة الخفية التي يحياها كل منا في السر والتي يتوصل اليها الروائي عن طريق شخصياته . ونعني بالحياة السرية تلك الحياة التي ليس لها أي دليل ظاهر ، وهي ليسست تلك الحياة التي تكشف عنها كلمة عابرة ، أو تنهيدة ، كما يظن عادة . فالكلمة العابرة أو التنهيدة تعتبر دليلا كالحديث أو القتل تماما ، والحياة التي تكشفها تخرج عن نطاق السرية الى دائرة الفعل . وفي الدراما يجب أن تتخذ السعادة الانسانية أو الشقاء شكل الفعل ، والا

فان وجودها يظل مجهولا . فاذا كان نجيب محفوظ يصف لنا ازمة « نفيسة » الداخلية عقب خيانة سلمان لها في « بداية ونهاية » فان الفيلم يحول هذا الوصف الى فعل 4 يتمثل في تحطيمها للمرآة . وهذا هو الفارق الكبير بين الدراما والرواية .

والكاتب فى الرواية يتميز بأنه أن يتحدث عن شخصياته وأن يتحدث عن لسانهم ، أو أن يعمل الترتيبات لنا لكى نصفى حيثما يتحدثون الى انفسهم ، كما أنه يستطيع الوصول الى مناجاة النفس ، ومن هنا يمكنه التعمق والنظر فى اللاشعور .

واذا كانت الحبكة تشترك مع الحكاية في انها سلسلة من الأحداث فهي تتمييز عنها بأن التأكيد فيها يقع على الأسباب والنتائج . فاذا قلنا « مات الملك ثم ماتت الملكة بعد ذلك » فهذه حكاية ، أما « مات الملك وبعدئد ماتت الملكة حزنا » فهذه حبكة . وقد احتفظنا هنا بالترتيب الزمني ولكن الاحساس بالاسبباب والنتائج بفوقه .

ان الحكاية تثير فينا حب الاستطلاع اسا الحبكة The Plot فتثير الدهشتة. لذلك فنحن نسال في الحكاية « وماذا حدث بعد ذلك ؟ » اما في الحبكة فنسأل « لماذا ؟ » وهذا هو الفارق الاساسي بين هذين الوجهين من أوجه الرواية . وعنصر المفاجأة والفموض له اهمية عظمى في الحبكة ومن ثم فلا بد من الذكاء والذاكرة لفهم الرواية . فلا يمكن ادراك الفموض بدون الذكاء ، واذا لم نتذكر لم نستطع الفهم .

أما عن الاغراق في الخيال Fantasy فهو ما يشير في الرواية الى ما فوق الطبيعة ، ولا

E.M. Forster, Aspects of the Novel, p. 13.

<sup>(14)</sup> 

<sup>(</sup> ١٧ ) انظر المرجع السابق .

ينص عليه صراحة ، وان كان كشيرا ما ينص عليه ، كما في حالة استخدام الملائكة والشياطين والاشباح والحيوانات الخرافية ، أو نقل الانسان الى المستقبل أو الماضى أو باطن الارض أو القمر . . . والكاتب الخيالى الحق يمزج مملكتى السحر والعقل باستخدام كلمات تنطبق على الاثنين ، وبذلك يهب الحياة للمزيج الذى خلقه ، كما يفعل نجيب محفوظ دائما وعلى الاخص في رواياته بعد الثلاثية (۱۸) .

والتنبؤ Prophecy هو ما يلقى الضوء على الطبيعة من الداخل حتى يصبح لكل لون جمال ولكل شكل وضوح لا يمكن الوصول اليه الا عن هذا الطريق . واذا كان د . ه . لورنس في مقدمة الروائيين المتنبئين فذلك لأن الاغنية تسيطر على كتاباته كما يملك الصفات الشاعرية الجميلة . وأميلى برونتى متنبئة لأن الاشياء المضمنة أهم عندها مما يقال وهدو نفس ما ينطبق على نجيب محفوظ .

والنموذج Pattern وجه من أوجه الرواية يرتبط بجمالها الفنى ، ورغم أن أى شيء فى الرواية يغذيه ، فأنه يأخذ معظم غذائه من الحبكة . وأذا كانت الحكاية تتوسل الى حب استطلاعنا والحبكة الى ذكائنا والشخصية الى الشعور الانسانى والقيم نجد أن النموذج يتوسل ألى الشعور بالجمال فينا . واليه يرجع الفضل في أننا نرى الكتاب ككل حيث يحقق الوحدة اللواية . ونضرب مثلا على النموذج « تاييس » التى كتبها أناتول فرانس ، والنموذج الذى تمثله هو نموذج الساعة الرملية حيث تقوم على شخصيتين رئيسيتين :

بافنوس المتقشف وتاييس الداعرة . وينجح بافنوس في هدايتها فتذهب الى الدير وتحصل على الخلاص . اما هو فتحل عليه اللمنة بعد

مقابلتها . وهكذا يحل كل منهما محل الآخر . ويرجع جزء من استمتاعنا بالكتاب الى هـذا النموذج . ومن النماذج ما هـو على شـكل السلسلة الكبيرة مثل « صور رومانية » بقلم بيرس لوبوك وهو عبارة عن كوميديا اجتماعية . والقصاص سائح في روما ينتقل من شخص لآخر ومن مكان لآخر حتى تكتمل الدائرة . ومنها ما يكون على شكل الخطوط المتلاقية او المتباعدة كمحاور العجلة المستديرة ، او على الته صورة أخرى اكثر تعقيدا ما دامت بها وحدة . والشيء الجميل في القصة لا يقتصر على النموذج مجردا ولكن ملاءمة النموذج الذي يستخدمه الكاتب لطريقته .

ويمكننا القول بأنه من النماذج المفضلة لدى نجيب محفوظ نموذج الخطوط المتلاقية في نقطة مثل الاسرة كما في « بداية ونهاية » و « الثلاثية » أو الزقاق كما في « زقاق المدق » . اما « القاهرة الجديدة » فهى على نموذج الخطوط الخارجة من نقطة .

والايقاع Rhythm هو الوجه الأخــير من أوجه الرواية السبعة التي حددها لنا فورستر. غير أنه لم يقدم تعريفا وأضــحا له في كتابه . والايقاع في الاصل اصطلاح يرتبط بالموسيقي لكنه ينسم على كل الفنون . ويعنى \_ في رايى - تنظيم الوحدات التي يتكون منها العمل الفنى في الزمان (كالموسيقي) وفي المكان (كالعمارة) أو في الزمان والمكسان معا (كالسينما) ومما يسهم في خلق وحدة العمل والأهم من ذلك وحدة التأثير . واذا كان النموذج يحدد الاطار الخارجي فالايقاع يحدد العمل من الداخل ، ويسرى في كل جزء منه . واذا كان النموذج يخاطب حاسة الجمال فينا فالايقاع يخاطب الوجدان أو الشعور ، واليه يرجع التأثير النفسي الباقي للعمل على المساهد أو المستمع .

<sup>(</sup> ١٨ ) من الملاحظ أن الأمثلة الماخوذة هنا من الاعمال الادبية العربية تقتصر تقريباً على أعمال نجيب محفوظ وحده . وذلك تمهيدا لدراسة أخرى تطبيقية نامل انجازها عن روايات نجيب محفوظ التي تحولت الى افلام .

والايقاع بالنسبة للعمل الفنى كالتنفس بالنسبة للجسم الحى فى أكثر من وجه . فاذا كان الجسم يفقد حياته بدون التنفس كذلك يفقد العمل الفنى الحياة بدون الايقاع . وكما يتخذ التنفس نظاما من التردد يقتضى الايقاع كذلك عملية التردد . ويتنافي مع الاتصال المستمر أو الانقطاع المستمر . ولتقريب هذه الفكرة نأخذ مياه الصنبور مثلا فهى عندما تتدفق بلا انقطاع لا يكون لها ايقاع ، تماما مثل حالتها عندما تتوقف كلية . ولكن عندما تسقط المياه من الصنبور نقطة بعد أخرى بانتظام مطرد يكون لها أيقاعها . وتقدم لنا بذلك نموذجا لتنظيم الوحدات على مجرى الزمن .

ويكون الايقاع سريعا أو بطيئًا ، كثيفًا أو خفيفًا ، مرحا أو جادا ، بسيطًا أو معقدا ، ظاهرا ملموسا أو كامنا خافيا . . وذلك حسب التأثير النفسى المطلوب .

ولعلنا بذلك نكون قد اقتربنا نوعا من مفهوم الإيقاع. وربما كانغموض عرضه عند فورستر ما دفع ((ادوين موير)) الى رفضه كما رفض فكرة ((النموذج)) قائلا بأنه لا يؤمن بحق أن للرواية ((نموذجا)) كالسجادة أو ((ايقاعا)) كاللحن . كما يقول ((ونحن لا ندرك ما يتحدث عنه فورستر عندما يذكر ((النموذج)) و (الايقاع)) لأننا ندرك أنه لا نموذج ولا القاع) (١٩) .

غير أن فكرة الإيقاع لا تقتصر على اللحن فقط كما يرى « موير » وأنما هى تنسحب كما سبق أن ذكرنا على كل الفنون بل وعلى الحياة نفسها . وهى مثل غيرها مما ذكره لنا « فورستر » عن دعائم الرواية السبعة تفيدنا بحق فى فهمنا للرواية . بل اننا نجدها ، وهذا هو الأهم \_ صالحة لتعميق فهمنا

للفيلم الروائى الذى يقوم بالفعل على الحكاية والحبكة والشخصيات والخيال والتنبؤ والنموذج والايقاع ، كذلك . ولكن بشكل آخر يختلف عما هو عليه في الرواية بحكم اختلاف اللغة السينمائية عن اللغة الأدبية . ولما كانت هى احد عناصر الفيلم متمثلة في الحدوار والتعليق احيانا الى جانب عناصر آخرى مثل المؤثرات الصوتية والموسيقى على نفس شريط الصوت فضلا عن شريط الصورة الذى يقابله ، العوامل في الفيلم يكون اكثر تعقيدا مما هدو عليه في الرواية .

وعلى ذلك فالتتابع الزمنى للحكاية مشلا في الرواية يصبح تتابعا في الزمان والمكان معا في الفيلم . واذا كانت الرواية تستطيع أن تتوصل الى الحياة السرية لشخصياتها التي ليس لها أي دليل ظاهر ، فالفيلم لا يعتمد الا على الدلائل الظاهرة بالصورة أو بالكلمة ، والفيلم اذ يلجأ الى وسسائل مختلفة لتحقيق هذه الجوانب المختلفة من حبكة وتنبؤ وايقاع وغيرها فان الفاية المقصودة من كل منها تظل واحدة سواء في الرواية أو الفيلم .

ولكن ما يؤخذ على تحليل فورستر حقا لبناء الرواية أنه لم يتطرق الى انماط الحبكة فيها رغم اهميتها في تحديد البناء الروائي وهو ما تنبه اليه (( ادوين موير )) في كتابه (( بناء الرواية )) ونجمل رأيه فيما يلى (٢٠) :

## أنماط الحبكة في الرواية:

ان أبسط شكل للقصص النثرى هو قصة تحكى سلسلة من الأحداث ، هى بوجه عام خارقة للعادة و «سيرة الدكتور فاوستس

(19)

Edwin Muir, The Structure of the Novel, p. 15.

<sup>(</sup> ٢٠ ) انظر نفس الرجع السابق .

الشهيرة » مثال طيب على هذا . ولكن مسن الواضح أن حب الاستطلاع يزداد حدة أذا اتبعت الاحداث خطا معينا كما في « رواية الحدث » . وفيها يستطيع القاص أن يشير مستوى جديدا من الانفعالات الحادة كالتوقع والفزع والخوف وما شابه ذلك باستخدام سياق مترابط لامجرد وقائع متعاقبة واحلال الحدث الواحد المركب مكان الاحداث الكثيرة المتابعة وتمثلها روايات « جزيرة الكنيز » و « إيفانهو » و « الدير والمدفأة » .

أما رواية الشخصية وأنقى مثل عليها في الأدب الانجليـــزى « ســـوق الفــرور Vanity Fair » فالشخصيات فيها لا تفهم على انها جزء من الحبكة بل لها على العكس من ذلك وجود مستقل ، والحدث تابع لها . وتتميز هذه الشخصيات بالثبات والكمال مثل البداية ، ولا تفقد شيئًا من ضعفها واخطائها وغرورها حتى النهاية ولا يتفير شيىء من ذلك ، وانما الذي يتفير معرفتنا نحن بها مع تقدم الاحداث التي تكشيف لنا عين صفاتها المختلفة . ومنها روايات « البيكاريسك » Picaresque مثــل روایتی « رودریــك راندوم » و « توم جونس » ولا تقتصر على رسم الشنخصيات وانما تقدمها في ذلك التنوع الذي يوحي بصورة المجتمع .

وفى الرواية الدرامية مشل « مرتفعات وذرنج » أو « مويى ديك » تختفى الهوة بسين الشخصيات والحبكة . فليست الشخصيات فيها جزءا من آلية الحبكة ولا الحبكة مجرد اطار بدائى يحيط بالشخصيات . بل تلتحم على العكس كلتاهما معنا في نسيج لا ينفصم ، فالسمات المعينة للشخصيات تحدد الحدث ، والحدث بدوره يفير الشخصيات مطورا اياها، وهكذا يسير كل شيىء في الرواية الى النهاية. ويميز الحبكة هنا عن الحبكة في رواية الحدث اعتمادها الداخلى الصارم على قانون السببية.

وتمثل نهاية الرواية الدرامية أهمية بالفة جدا ، لأنها ليست مجرد ختام لاحداث القصة كما في «سوق الفرور» بل هي التنوير النهائي.

ويختلف الاحساس بالزمن في الرواية الدرامية عنه في رواية الشخصية فهو في رواية الشخصية فهو في رواية الشخصية يبدو متريثا . ففي الفصل الأخير من « سوق الفرور » مثلا نجد بيكي ماتزال تتحدث كثيرا كما كانت تفعل في الفصل الأول. اما لو قارنا بين الصفحة التي التقينا فيها لأول مرة بكاترين ايرنشو في « مرتفعات وذرنج » ، ولقائها الاخير مع هيثكليف فسنجد أن الزمن قد مر على شخصية كاترين ، وكأنه حركة مادية ملموسة .

ان العالم الخيالى للرواية الدرامية يقع فى « الزمان » . اما العالم الخيالى لرواية النمخصية فيقع في « المكان » وان كان القول بمكانية الحبكة لاينكر الحركة الزمنية فيها ، كما ان القول بزمانيتها لايعنى انه ليس لها وضع فى المكان . ولكن الحاصل ان الاعمال الكبيرة من روايات الشخصية نحس فيها بامتلاء المكان امتلاء بالفا غير عادى . كما نحس بازدحام الزمان في الرواية الدرامية .

وتمثل رواية « الحرب والسلام » نوعا آخر من الرواية يمكن أن نطلق عليه الرواية التسجيلية Chronicle « الحسرب والسلام » تقدم صورة واضحة كاملة عن الحياة في في الزمان والمكان . أن الزمان والمكان على قدر حقيقي من التساوي في « الحرب والسلام » غير أن حدثها ، في الحقيقة ، يقع في الزمان ، وفي الزمان وحده . حقا أنها تقدم البيوت وغرف الصالونات والطرقات في صورة البيوت وغرف الصالونات والطرقات في صورة ولكن هذه الأشياء غير جامدة وانما تتغير كما تتغير الشخصيات . وبهذا تصبح مجرد مظاهر للزمان .

واذا كان الزمن في الرواية الدرامية زمنا مجسدا في الشخصيات ظاهرا من خلالها ومن ثم فسرعته نفسية تحددها سرعة الحدث أو ابطاؤه . فالزمن في الحرب والسسلام ليس واضحا من خلال الشخصيات على هذا النحو بقدر ما هو عام وعادى وسرعته لا تفرضها حدة الحدث . بل انه على النقيض يجرى في انتظام ريب قاس ، خارج عن الشخصيات غير متأثر بها لا يأبه الا بسيره وحده . وهو يتبع المقياس الزمنى الذي يقيس به الانسان الزمن ، فهو منتظم رياضى ، يكاد يكون غير انسانى ، وبلا ملامح .

والشخصيات في الرواية الدرامية ، كما رأيناً ، توضع فوق مسرح معزول ، حيث يتاح للصراع القائم بينها أن يحسم حسما نهائیا ، وحیث یکون کل شییء سببا ومسببا ومصيرا . فاذا ازلنا تلك الحواجز التي تحد حتى نرى دورة الميلاد والنمو ، فالموت فالميلاد من جدید ، بدلا من حدث معزول رأینا أن ما كنا ندركه كمطلق من قبل اصبح يبدو لنا الآن نسبيا . وهذا هو الجانب الهام الذي يختلف فيه بناء الرواية التسجيلية عن بناء الرواية الدرامية. فالحبكة في الرواية الدرامية تطور منطقى صارم ، بينما الحبكة في الرواية التسجيلية تسلسل مخلخل لبعض الاحداث التي يرتبط بعضها ببعض عن طريق تسلسل خارجي صارم ، هو الزمن كما يدركه العقل الانساني . هذا التسلسل يكسب الاحداث الخاصة قيمة مختلفة جاعلا التراجيدي مسرفا في العاطفية ، ومحيلا الحتمى الـــى عرضي ، والنهائي الى نسبى . يفعل ذلك بطريقة طبيعية وحتمية .

ویشبه الروایة التسجیلیة نوع آخر من الروایة وهو روایة الحقبة . ویتمثل هذا النوع فی روایات مثل : « تاریخ أسرة فورسایت » و « ثلاثیة کلیهانجر » و دلکن التشابه بین النوعین تشابه سطحی .

ذلك أن رواية الحقبة تختلف عن الرواية التسجيلية من حيث الشكل ، لا من حيث القيمة الفنية فحسب ، بل ومن حيث النوع كذلك . انها لا تحاول أن تعرض علينا حقيقة انسانية صالحة لكل زمان ، وحسبها مجتمع في مرحلة انتقال معينة ، وشخصيات حقيقية بقدر ما تمثل هذا المجتمع فحسب ، انها تحيل كل شيء الى خاص ، نسبى وتاريخى ، انها كل شيء الى خاص ، نسبى وتاريخى ، انها لا ترى الواقع بعين الخيال الشامل ، وانما بالعين الاخبارية غير الفاحصة ، يعينها ذكاء يحسن التدقيق .

ولا شك أن روايتى (( البحث عن الزمن الضائع )) و (( يوليسيز )) لكل من بروست وچويس على التوالى ، من أبرز الأعمال الروائية المعاصرة ، وقد رأى النقاد فيهما شكلا جديدا للرواية . أما « ادوين موير » فيربطهما بالاشكال السابقة للرواية مع الاعتراف باضافاتهما الجديدة .

ان بروست في « البحث عن الزمن الضائع » يأخذ أي شيىء وبأية طريقة ، ويتحرك الى الوراء والى الامام كما يرغب ، غير متقيد بالقصة ، بل بالحركة النفسية خلفها ، تلك الحركة التى تركب فيها المناظر المتعددة وكانها مركبة في فسيفساء متحركة ، وتلك الحركة النفسية هي التي تعطى روايت وحدتها . والرواية ، من النظرة السطحية ، مجموعة من روايات الشخصية والروايات الدرامية نسبح بعضها ببعض ، بيد انها من الناحية الأصيلة العميقة ، مثل فريد للرواية الدرامية ، ذات نهاية لا تتمثل في حدث خارجي بل في ذهن نهاية بحث اكثر منها نهاية صراع .

ورواية (( يوليسيز )) رغم بنائها التمسفى ، فيها نوع من الوحدة يشبه مافي رواية الشخصية غير المتماسكة ، فهى ترسم مجتمعا ومبررها أنها تستمر في طريقها الى أن تكتمل الصورة ، وجويس لا يستخدم أية انتقالات بارعة أبدا ، كما يفعل ثاكرى الذي يمد في

صورته بالانتقالات البارعة من حادثة لأخرى . فهو يرسم كتلة صماء فوق قماشة حتى اذا انتهى منها انتقل الى سواها . والنتيجة أن صورة ثاكرى تنمو بلا انقطاع ، وانها كاملة وغير قابلة للتجزئة ، على حين أن صورة جويس أجزاء متتابعة ، كل جزء بطريقة مختلفة مكونة كلا مفككا ومطولا ولكنه لا يخلو من تأثير .

ان تسجيل الافكار التى تطفو فى يوم واحد بدهن شخص ما ، قد تملاً عدة مجلدات . وتطبيق نفس المنهج على عدة اشخاص يجعل اى تصميم للبناء مستحيلا . ومع ذلك فمن الواضح أن جويس اراد ايضا ، وهو يفعل ذلك ، أن يرسم صورة للحياة فى دبلن ، وهكذا اعتمد على بضع ساعات التقطها من الاربع والعشرين ساعة ، يمكن لشخصياته أن ترى فيها المدينة من زوايا مختلفة .

ويمكن أن نعتبر كلا من (( قرچينيا وولف )) و (( هكسلي )) من كتاب رواية الشخصية مثل جويس : كتابتهما وصفية اكثر منها درامية ، ورؤيتهما مستمدة من المشاهد اكثر منها مسن السياق . ورواية ( قرچينيا وولف » مسز دلوى » أهم صورة مكانية للحياة في الادب المعاصر في رأى ادوين موير .

ورغم أن ((موير)) لم يتناول الرواية الجديدة عند الان روب جريبه ومدرسته بحكم اسبقية دراسته عليها ، الا اننا لو نظرنا اليها نجد انها ( فن مكان ) في المقام الأول ، الجزء الأكبر منها مفرد للوصف ، ومن ثم يمكن أن نلحقها برواية الشخصية ، وأن كانت في الواقع ثورة على كل الاتجاهات الروائية السابقة التي تجعل من الذات أو الانسان مقياس الكون ، فهي ترفض أن يكون تيار الوعى أو اللاوعى مادة الفن ، كما ترفض انسنة الاشياء التي تجعل

الريف حزينا أو البحر ثائرا كما في كل الروايات السابقة .

وتنعو الرواية الجديدة (( الى أن مادة الفن ليست في الذات وانما الموضوع )) (٢١) أو ما يسميه روب جريه (( الشييء )) • ولكن بغير تواطىء بين الشيىء الموصوف والمؤلف : بالاقتصار على تسجيل الابعاد المكانية للشييء والابعاد المكانية بيني وبينه والابعاد بين الأشياء وبعضها . « والاصرار على أن ليس هناك سوى ابعاد ( وليس تمزقات ) » (٢٢) والخلاصة أن موير في دراسته لانواع الحبكة الروائية اتخذ عاملي الزمان والمكان اساسا لتصنيفه ، وانتهى الى أن منها ما يغلب عليه عامل المكان كما في الرواية التي اطلق عليهارواية الشخصية، ومنها ما يغلب عليه عامل الزمان كما في الرواية الدرامية، ومنها ما يتساوى فيها قيمة العاملين معا الزمان والمكان كما في الرواية التي اطلق عليها اسم الرواية التسجيلية . والى جانب هذه الانماط الاساسية الواضحة المعالم نجد « رواية الحقبة » التي تشبه بطريقة سطحية الرواية التسجيلية في اعتمادها على الزمان والمكان . وكذلك « رواية الحدث » التي تشبه سطحيا الرواية الدرامية في اعتمادها على

وعندما تناول مبور التطورات الأخيرة للرواية عند بروست وجويس وجد ان رواية بروست « البحث عن الزمن الضائع » تطويرا للرواية الدرامية . كما راى أن رواية جويس « يوليسيز » تطويرا لرواية الشخصية التى الحق بها أيضا رواية فيرجينيا وولف « مسز دلوى » . وبنفس المنهج استطعنا عند النظر الى الرواية الجديدة عند روب جرييه ومدرسته أن نلحقها برواية الشخصية أيضا برواية الشخصية أيضا باعتبارها فن مكان .

<sup>(</sup> ٢١ ) الدكتور لويس عوض ـ ص ١١ من مقدمة كتابنحو رواية جديدة .

<sup>(</sup> ۲۲ ) ص ۷۷ نحو روایة جدیدة . الان روب جربیه مترجمة مصطفی ابراهیم مصطفی .

ومن الواضح ان مبدأ استخدام عاملى الزمان والمكان اساسا لتصنيف الرواية يعتبر مبدأ عام يتسبع لكل انماطها حتى الانواع المقبلة منها . وهدو في مقابل عموميته يبقى على السطح ولا يكشف لنا عن بناء الرواية من المداخل ، ويصبح غير كاف وحده لتمييز رواية عن اخرى . فنحن على اساس غلبة الاحساس بالمكان مثلا نجمع بين ثاكرى وجويس وروب بريه . والاختلافات الواسعة بينهم اقوى كثيرا من عامل المكان الذي يجمعهم ، مما يجعل الجمع بينهم على هدا الأساس لا يخلو من التعدف .

ومن ناحية أخرى فان هناك من الاعمال ما يصعب وضعه تحت احد انماط هذا التصنيف . ونضرب مثلا على ذلك من أدبنا المعاصر ثلاثية نجيب محفوظ . فالنظرة الأولى لها تجعلنا نضعها ضمن رواية الحقبة من تقسيم موير . غير أن مواصفات موير لهذا النوع من الرواية بقلل مين قيمتها كثم ا ولا ينطبق عليها ، فهي ليست مجرد وصف دقيق لتفاصيل مرحلة . ونجيب محفوظ لايصور المجتمع وانما يعيد خلقه من جديد . والبناء المتين لشخصيات الرواية ، وكلها شخصيات نمطية ، الى جانب رائحة المكان القوية يجعل الرواية أقرب ما تكون الى ما يسميه موير برواية الشخصية . ولكن الاحساس بالزمن فيها يختلف عن الاحساس بالزمن في رواية الشيخصية ويقترب كثيرا من مفهومه في الرواية التسجيلية . وهكذا نجد الثلاثية من حيث المظهر الخارجي تنتمي الي نوع من الرواية ، بينما نجدها من حيث البناء الداخلي تنتمي الي نوعين آخرين ، مما يصعب علینا وضعها تحت ای نوع منها بارتیاح .

غير أن هذا التصنيف لا يخلو من فائدة عملية كأساس أولى للتمييز بين أنواع الروايات بالنسبة لعلاقتها بالزمان والمكان . كما أن تمييزه بين أنماط الحبكة في رواية الشخصية

والرواية الدرامية والرواية التسجيلية يوضح بعض جوانب التمايز الاساسية في بناء كلمنها.

والملاحظة العامة التي يمكن أن نستخلصها من هذا العرض لانماط العبكة من ناحية ، ولدعائم بناء الرواية من ناحية أخرى أن فن الفيلم اقرب الى فن الرواية منه الى فن المسرحية ، رغم الاعتقاد الشائع بأن الفيلم باعتباره فنا دراميا أقرب الى المسرحية أصل الدراما منه الى أى فن آخر ، والواقع أن علاقة الفيلم بالمسرح لو قارناها بعلاقته بالرواية تصبح علاقة واهية .

ان الدعائم التى تقوم عليها الرواية هى نفس الدعائم التى يقوم عليها السيناريو . وانماط الحبكة المختلفة للرواية يستوعبها الفيلم ومنها القالب الدرامى . فمن الأفلام ما يغلب عليه الاهتمام بالحدث ، ومنها ما قد يفلب عليه الاهتمام بالكان وشخصياته نمطية ، ومنها ما تتساوى فيه قيمة كلمن الشخصية والحدث، ومنها ما يتساوى فيه الاهتمام بالمكان والزمان وستخدم الزمان بمفهومه الموضوعى وستخدم الزمان بمفهومه الموضوعى الخارجى . تماما كما هو الحال بالنسبة لانماط الرواية المختلفة : الحدث، الشخصية ، الدرامية ، التسجيلية .

والنوع الاول من الافلام الذي يقابل رواية الحدث هـو النـوع الفالب منها ويتمثل في المسلسلات التي سبق انتشارها كما يظهر الآن في الافلام البوليسية وافلام المفامرات والرعب وافلام الحركة عموما . ولكن لن نعدم وجود الانواع الاخرى بنسب وفيرة مـن الافلام . وعموما فان الفيلم استطاع حتى الآن أن ينقل كل انواع الروايات عن اصولها ومنها الحرب والسلام نفسها . وحتى الرواية الجديدة وجدت من يترجمها الى الشاشة كما في افلام وجدت من يترجمها الى الشاشة كما في افلام الان رينيه (هيروشيما حبيبي ـ العام الماضي روب جريبه نفسه رائه الرواية الجديدة روب جريبه نفسه رائه الرواية الجهديدة روب جريبه نفسه رائه الرواية الجهديدة الكتابة للسينما كما اخرج لها بنفس الاسلوب.

وهكذا نجد أن السينما تستمد من الرواية أصولها الأدبية وتقتبس عنها موضوعاتها كذلك وطبيعى أن تكون العلاقة بين الفيلم والرواية على هذا النحو من التقارب ، فالرواية هى أحدث الفنون نشاة بعد فنون القرن العشرين ( السينما والإذاعة والتليفزيون ) و

واذا كانت الرواية تستوعب النمط الدرامى للحبكة المسرحية وتضيف اليه انماطا أخرى والفيلم ايضا يستوعب انماط الحبكة الروائية كما يستوعب انماطا أخسرى من الحبكة يستمدها من مختلف الفنون مثل الملحمة والقصة القصيرة والقصة المتوسطة والمقال والمسرح فضلا عن الرواية وهم ما اشار اليه استروك في كلامه عن جماليات الفيلم (٢٢) حيث قسم الافلام من الناحية الجمالية الى ستة أنواع هى : \_

(۱) سينما اللاحم: وهي الأفلام التي ترتبط بالتاريخ وتميل الى تضخيم الحدث مثل الافلام السوفييتية وافلام رعاة البقر.

(۲) سينما القصة القصيرة: الثقل النفسى الشخصيات يختفى ويترك المكان لقيمها الرمزية مثل افلام فرنكشتين ، ودراكولا ، والافلام الكوميدية الامريكية التقليدية التي تقوم على اساس شخصيات معينة تحمل طابعا رمزيا مثل افلام دوريس داى وكارى جرانت. ويمكن أن نعتبر منها افلام رينيه كلير حيث تصبح الشخصيات انماطا رمزية .

(٣) سينما القال أو البحث: سينما نقدية في الفالب ترتبط جمالياتها في الأصل بالافلام التسجيلية وتطبق احيانا على بعض الافلام الطويلة . ويمثل هذا النوع من السينما افلام

فلاهیرتی وبعض افلام یوریس ایفنز وفیلم کالکتا اخراج لوی مال .

( } ) سينما القصة المتوسطة : الحدث فيها رأسى في العمق يختص بشخص أو اثنين كما في أعمال فيسكوني مثل « سنسو » Senso . « وامبيرتودى » للمخرج فيتوريو دى سيكا . ويمثل نفس النوع ايضا فيلم العجوز والبحر .

( ٥ ) سينما المسرح: تمتاز بقلة حركة الكاميرا ، وكثرة الحواد ويغلب على التقطيع الغنى للمشاهد الميل الى الشرح ، والوقف سيكولوجى اكشر منه عاطفى ، وتقليم الشخصيات عن طريق العرض كالمسرح ، والاهتمام برسم علاقات الشخصيات النفسية والاهتمام ، والاهتمام بالقضايا الخلقية والسياسية ، واقرب مثل عليها معظم ما نراه من أفلامنا المصرية .

(٦) سينما الرواية: تتراجع قيمة الكلمة عما هي عليه في سينما المسرح وتبرز أبعاد الشخصيات من خلال الحدث . ومن امثلتها أفلام أنطونيوني ، وبعض أفلام آلان دينيه . ومن السينما التقليدية أفلام دينواد ودينيه كليمان وميزوجوتشي .

## ماهو الفيلم؟ وماهى حدوده؟

على غراد تعريف فورستر الواسع للرواية بأنها: (( كل عمل خيالى بالنثر يزيد على مدره كلمة )) يمكن أن نعرف الفيلم بأنه: ( كل عمل خيالى بالصورة المتحركة مستجل

على شريط من السيلولويد )) • وهـو عمـل خيالي لأنه لا يطابق الواقع . ولا يمكن أن يكون كذاك بحكم حدود امكانياته ورغم تمتعه بمظاهر كثيرة للواقع في مقدمتها الحركة والصوت . فهو في النهاية : صورة مسطحة ذات بعدين ، وان اوهمتنا بالعمق ، محصورة داخل اطار رباعی محدد . وهی تفتقد عالم الاحساسات غير المنظورة أو المسموعة كاللمس والشم والتذوق والحس والاحساس بالجاذبية الأرضية . الوانها مختزلة في الفالب الى الأبيض والأسود ومابينهما من تدرج في الكثافة فقط . وحركة الكاميرا فيها لا تماثل حركة العين على الاطلاق كما يتصور البعض . فالاحساس النفسي والنتائج تختلف تماما في الحالتين . هذا ولا يمكن أن يتصل المكان أو الزمان في الفيلم الروائي الطويل من أوله الى آخره كما في الحياة الواقعية حيث تعرض كل تجربة أو سلسلة من التجارب لكلمن يشاهدها فی تعاقب مکانی زمانی موصول ، اذ لابد \_ فی الفيلم \_ من القطع لاسقاط الازمنة الضعيفة . والانتقال من منظر الى آخر يختلف في المكان أو الزمان او بختلف فيهما معا . وان حاول هتشكوك في فيلم «الحبل» أن يوهمنا بالاتصال الزماني المكاني ، فقد كانت تجربته هي التجربة الوحيدة في تاريخ السينما ولم تحقق من النجاح ما يفسري بتكرارها أو يجعلها نمطأ بمكن القياس عليه •

غير أن هذه العوامل التى تعزل الصورة السينمائية عن الواقع وتمثل في نظر البعض قصورا في قدراتها التكنولوجية تتحول في يد الفنان الى امكانيات تعبيرية هائلة ، وتسهم في خلق فن الفيلم .

وتقوم نظرية ارنيهيم في جماليات السينما على اساس أن هـنه العوامـل نفسـها هي التي تجعل من الفيلم فنا ٠ (٢٤)

ان انعدام العمق مثلا يبرز الصفات الشكلية البحتة للصورة كانفتاح وانفلاق رداء الراقصة التى يصبورها رينيه من أسسفل في فيلم « استراحة » . فلا شك أن هذه الحركة الجمالية الناتجة عن انبساط الثوب وانقباضة مثل بتلات الزهره لا تحدث تأثيرها الا في حالة نقص الشعور بالعمق وحدها .

ويمثل الاطار عنصرا أساسيا بشكل مطلق ، اذا أريد عرض الصفات الجمالية في الصورة . اذ لا بد من مكان محدد كي يجرى فيه التنظيم، الفيلم ألجيد تكون كل الخطوط داخلها في علاقة مكتملة التوازن بعضها مع بعض ومع اطراف الصورة . وذلك فضلا عن استخدام الاطار في الحصول على تأثيرات أخرى عديدة مشل الفاجأة بأن نقدم داخله تكوينا يعطى فكرة معينة عن شيء ثم نفاجأ بنقيضها عندما يتسع الاطار أو ننتقل خارجه ، او التشويق بأن يظهر داخل الاطار ما يثير فضولنا الى معرفة ما يدور خارجه ، وذلك قبل ان ننتقل اليه .

ونظرا لانعدام الشعور بالاحساسات غير المنظورة او المسموعة فان المتفرج لا يستطيع أن يعرف من أي زاوية التقطت صورة الفيلم ما لم تخبره مادة الموضوع شيئا عن ذلك . وعندما يرى جسما متحركا فان أول ما يفترضه أن الجسم هو الذي يتحرك وليس الكاميرا. وفيما يتعلق بالابعاد المكانية فان أول فكرة تخطر له دائما هي أن ما يظهر في الجزء العلوى من الشاشة كان أيضا أعلى المكان الذي جرى تصويره ، ولن يخطر له احتمال أن الكاميرا كانت مائلة بزاوية اثناء التصوير . ولا يخفى على القارىء أمكانية الافادة من هذه الحالات في الحصول على تأثيرات مختلفة منها قلب أوضاع الاشياء أو الايهام بحركتها أو العكس ( عندما تسم الكاميرا بنفس سرعة الموضوع) .

ويتيح الفيلم الأبيض والأسود بما فيه من انعدام الالوان الحصول على بعض التأثيرات الجمالية التى قد لا يتيحها الفيلم الملون أو لا يتمتع بها ، ويفيد في خلق مشابهات وعلاقات جديدة بين الأشياء لم تكن موجودة في الواقع أصلا كأن يأخذ وجه الانسان درجة ضوئية أقرب الى السماء ، والرمزية البدائية المؤثرة على الدوام التى يخلقها التضاد بين الأبيض والأسود أو بين النور والظلام تكاد لا تنتهى مثل الخير والشر ، والاشراق والاكتئاب ، الحياة والموت ، الفرحة والحزن ، الحب والكراهية .

ولو أن صور الفيلم اعطت انطباعا مكانيا قويا بحدا فمن المحتمل أن يصبح عمل المونتاج محالا . ولكن الفيلم يسمح معلى خلاف الحياة الواقعية مبعفرات في الزمان والمكان . وانعدام الواقعية جزئيا في صورة الفيلم هو الذي يجعل المونتاج معناه مكنا . والمونتاج معناه مكما يحدده ارنهيم : « ربط لقطات تسجيل مواقف يحدده أنهيم : « ربط لقطات تسجيل مواقف تحدث في فترات زمنية مختلفة وفي اماكن مختلفة (٢٥) ، ويضيف مارتن : « طبقا لشروط معينة في التسلسل والزمن » (٢١) .

### ويقوم المونتاج بوظائف خلاقة ثلاث: \_

- أول هذه الوظائف الحركة حتى بالنسبة للأجسام الثابتة مثل اللقطات الثلاث المتتالية لتماثيل الأسد في المدرعة بوتكين التي توحى بنهوض التمثال . حيث تصور اللقطة الأولى تمثال أسد نائم واللقطة الثانية تمثال أسد واقف . كما يخلق المونتاج الحسركة عن طسريق التباين بين اللقطات المتتالية من حيث الشكل أو الإضاءة أو الخطوط السائدة مما يفير نقط الانتباه

الرئيسية ، ويخلق هذا التغيير الاحساس بالحركة .

- والوظيفة الخلاقة الثانية للمونتاج هى خلق الايقاع وينتج عن تتابع اللقطات تبعا لعلاقتها من ناحية الطول و ونقصد به الطول التصورى لكل لقطة وليس الطول الحسابى ( أو القياسى ) لها بالمتر .

- والمونتاج خلاق للفكرة . ونقصد به ما ينتج عن تتابع وتتالى لقطتين أو أكثر من معنى أو فكرة أو احساس لا يصل الى المشاهد عن أى من اللقطتين على حدة .

o • •

ان الفيلم يسمستطيع بالفعل معلى عكس المسرح - ان يصور الحياة الواقعية في محيطها الواقعى ، ويأخذ من الطبيعة بقوة صورة لا يستطيع المسرح أن يأخدها على الاطلاق. ولكن الفيلم أذ يفقد الألوان وعمق الأبعاد الثلاثة ، وأذ تتحدد أطراف الشاشية بشيدة ، يتجرد من واقعيته بدرجة مرضية للفائة . وهو في وقت واحد بعينه صورة مستوية ومشهد حدث حى . ومن ثم نستطيع ان ندرك الاشياء والاحداث كأنها حية ، وفي الوقت نفسه خيالية . وهـذه الحقيقـة \_ على حد قـول ارنهيم - (٢٧) هي التي تجعل فن الفيلم ممكنا . ویسری یودفکین ـ من قبله ـ ان الخلاف الملحوظ بين الحدث الطبيعي ومظهره على الشاشعة هو بالضبط « ما يجعل الفيلم فنا » (۲۸) .

غير أن الخلاف بين الحدث الطبيعي ومظهره على الشاشة الذي يجعل منه عملا من أعمال

Marcel Martin, Le Langage cinematographique (77)

Film As Art (YV)

George Bluestone, Novels in to Film (14)

777

۲

<sup>(</sup> ٢٥ ) الرجع السابق ,

الفن ، لا يرجع الى العوامل السابقة وحدها التى فرضها اساسا قصور امكانيات السينما عن نقل الواقع أصلا ، فهناك عوامل أخرى ايجابية توصل البها السينمائيون من خلال اكتشافاتهم المتوالية لامكانيات هذا الوسط فى التعبير الفنى ، ومنها الونتاج اذ لم يفرضه قصور الامكانيات الآلية فقط وانما فرضته الاحتياجات الفنية ، فاذا كان من المستحيل تصوير اكثر من « بوبينة » دفعة واحدة هى كل ما تستطيع ان تحتويه خزانة الفيلم داخل الكاميرا ، ففى حدود الدقائق العشر التى تشفلها البوبينة يمكن تصوير حدث متكامل دفعة واحدة دون قطع ،

وفى البداية كان التصوير يتم دفعة واحدة مما يحافظ على اتصال الزمان والمكان للحدث كما في الطبيعة . ولكن حدث أن تو قفت الكاميرا صدفة اثناء التصوير بسبب عطل داخلها عندما كان جورج ميلييس يصور في الشسارع احد عربات الموتى وعندما عادت الكاميرا الى الدوران كانت عربة الموتى قد اختفت وحل محلها في مجال رؤية الكاميرا عربة فخمة للنزهة . وكانت مبال رؤية الكاميرا عربة فخمة للنزهة . وكانت وكانت هده المفاجأة اول ما نبه الأذهان الى الحدث والانتقال الى حدث آخر في زمان او الحدث والانتقال الى حدث آخر في زمان او مكان مختلف ، بعد التوليف بينهما لأحداث الأثر النفسى المطلوب .

وكان هذا الاكتشاف \_ كما كانت السينما مجرد لعبة يقدمها ميلييس ضمن ما يقدمه من العاب سحرية أمام جمهور المسرح . ولكنه ما لبث أن تحول بعد ذلك الى علم وفن له اصوله وقواعده اطلق عليه اسم المونتاج . وكان للمونتاج من النتائج الفنية القوية الاثر ما جعل بعض اساتالة فن السينما وعلى راسمهم

ايرنشتين ، يدهبون الى أن فن السينما هو قن المونتاج أو هكذا تقريبا . ويعلن بودفكين (٢٩) أن كل ما يتم تصويره يظل جسدا ميتا حتى ولو كان يتحرك أمام الكاميرا أذا لم يصبح على الشاشة بفضل المونتاج موضوعا سينمائيا في ويعنى بكلمة ميت افتقاده للمعنى بالنسبة للبناء ككل . وقد كان بودفكين يصر دون تحفظ بأن كلل . وقد كان بودفكين يصر دون تحفظ بأن المادة التى يعمل بها مخرج الفيلم ليست هى ما يدور من عمليات حقيقية تحدث في مكان حقيقى ، وإنما مادته تلك الأطوال من اشرطة السيلولويد التى تم عليها تسجيل تلك المعليات .

واذا كان هتشكوك قد حاول الاستفناء عن المونتاج في فيلم « الحبل » (كما تصور ) ، فانه من ناحية كان مقيدا بحدود البوبينة الواحدة التي لا يمكن للكاميرا أن تحتمل أكثر منها . وقد اضطره ذلك الى البحث عن حيلة يخفى بها الانتقال في كل سرة من بوبينة الى اخرى ليحافظ على وهم الاتصال . ومن ناحية أخرى فانه اضطر ان ينفذ مونتاجه بحركة الكاميرا اثناء التصوير فيقترب من الموضوع أو يبتعد عنه أو ينتقل بالكاميرا من موضوع الى آخر ، ومن ثم فهو لم يتخلص من فكرة المونتاج وانما تحايل على تنفيذها بوسيلة أخرى. ومن ناحية ثالثة فان الكاميرا لم تسعفه ، ولم تفنه تماما عن المونتاج بمعناه الحرفي حيث اضطر الي الاحتفاظ يبعض الأزمنة الضعيفة بين الاجزاء المختلفة من اللقطة حرصا على مبدأ الاتصال وعدم القطع مما أضعف من حبكة السرد (٢٠) . ولذلك فشلت التجربة كما لم يقبلها ذوق المشاهد الذي أصبح من المستحيل أن يتنازل عن الكاسب الفنية التي يحققها له المونتاج .

وفيما عدا المونتاج يوجد من العـــوامل الايجابية الاخرى التي تسهم في خلق فن الفيلم

V.I. Pudovkin, Film Technique

<sup>(</sup> ٣٠ ) انظر كتاب ( فن الونتاج السمينمائي ) تأليف كاديل دايس ترجمة احمد الحضرى من ص ٣٣٦ : ٣٤٢ .

استخدام زاوية الكاميرا . والكاميرا من هده الناحية كالعين تستطيع أن تصور الموضوع من كل زاوية . لكن هناك دائما زاوية واحدة هي افضل الزوايا . وهي في العادة الزاوية التي تحقق مبدا « المنظر الأكثر تميزا » . فاذا أردت أن أصور مكعبا فانه لا يكفيني أن أجعله في متناول آلة التصوير ، بل أهم من ذلك أن أختار الوضع الذي اتخذه منه أو المكان الذي أضعه فيه . ووضعه بطريقة تكشف ثلاثة اسطح منه فيه . ووضعه بطريقة تكشف ثلاثة اسطح منه يؤدى الى اظهار قدر كاف منه يجعلنا ندرك الى يؤدى الى اظهار قدر كاف منه يجعلنا ندرك الى حد معقول ، ودون خطأ ، ما يفترض أن يكون هذا الشيء .

غير أنه ليس هناك قاعدة تعين الشخص على اختيار احسن الوجوه تميزا ، انها مسالة احساس ، ومن ناحية اخبرى فان الجبوانب التى تظهر الخصائص الميزة لشيء على افضل وجه ، ليست هى التى تختار دائما ، او كثيرا ما يختار غيرها عمدا بقصد تحقيق تأثيرات خاصة ، اى يعمل الفنان على عكس مبدا « المنظر الاكثر تميزا » للحصول على تشكيل جمالى مثلا ، او اثارة الدهشة ، او الفاجأة حينما تضللنا الزاوية عنعمد فنخرج باستنتاج معين نكتشف خطأه فيما بعد ، او لابراز علاقة أو خلق صلة ذات دلالة بين عاملين أو أكثر من مكونات الكادر مثل تصوير المجرم من خلف مكونات الكادر مثل تصوير المجرم من خلف صورة المجرم بقدر ما يهم أبراز المعنى القصود .

وتمثل الحركة احد العدوامل الابداعية الأساسية في الصورة السينمائية . ولعله أهم هذه العوامل وأبرزها . وهو أكثر ما يميز فن السينما عن الفنون الاخرى ، فالسينما هي فن الصور المتحركة . وكان البحث عن وسليلة لتصوير الحركة هو اساس التفكير الذي ادى الى خلق السينما اصلا . وتستطيع الكاميرا ان تصور الاجسام المختلفة في حركتها كما تراها العين ، بل وتتفوق عليها في اعادة خلق الحركات البطيئة جدا أو السريعة جدا التي لا تستطيع البطيئة جدا أو السريعة جدا التي لا تستطيع

العين رؤيتها مثل حركة نمو النبات أو حركة ارجل حصان السباق وهي تمس الأرض .

واذا كانت الحركة احدى خصائص الفيلم البارزة فان القانون الجمالى يتطلب منه أن يستخدمها . والحركة لا تستخدم فحسب فى اعلام المتفرجين بالاحداث التى تكون القصة . انها ايضا معبرة الى درجة عالية ، فنحن حين نرقباما تضعطفلها فى السرير لا نفهم ما يجرى فحسب بل نعلم ايضا من الحركات الهادئة او فحسب بل نعلم ايضا من الحركات الهادئة او المتسرعة ، المطمئنة او المرتبكة ، النشيطة او المخاملة ، الواثقة او المتمردة التى تصدر عن الأم ، أى نوع من الأشخاص هى وكيف تشعر في هذه اللحظة خاصة وما علاقتها بطفلها .

ان الحركةلتسهم ايضا في تحديد الشخصيات المتعددة في تشابهاتها واختلافاتها . وهذا اكثر ما يكون صدقا بالنسبة للفيلم عنه بالنسبة للمسرح حيث تظهر الأشياء في الفيلم اقسرب وأكثر دقة ، وحيث يتحدد اتجاه كل حركة وسرعتها بوضوح باستخدام الاطار المستطيل الضيق للصورة .

والحركة ليست مقصورة على الممثل ، ففى الفيلم يكون الانسان دائما جزءا لا ينفصل من بيئته ، والبيئة تسهم في التمثيل، وتنتج حركة يمكن ان تكون اكثر تأثيرا من حركة الجسسم البشرى . فالقاومة العنيدة من رجل قوى للعاصفة مثلا تكون اقوى تأثيرا حين نرى الاشجار في الوقت نفسه وهي تنثنى .

وتعتمد الصفة التعبيرية للحركة عموما على عوامل عديدة منها النوع: بسيطة او مركبة . والاتجاه: على السلطح او في العمق او على السلطح وفي العمق معا ، والصفة التشكيلية لها: مستقيمة او ملتوية أو زجزاجية أو مقوسة او دائرية أو حلزونية أو بندولية وذلك فضلا عن ارتباط الصفة التعبيرية للحركة بالسرعة: بطيئة أو سريعة أو متدرجة نحو السرعة أو البطء . وهي في كل حالة من هذه

الحالات تصلح للتعبير عن معانى محددة . ومن المسلم به ارتباط الحركة فى الصورة السينمائية بالايقاع المطلوب سواء بالنسبة للمشهد على حدة أو للفيلم ككل .

وفيما عدا العوامل الســابقة التي تحدد الأبعاد الأساسية للصورة السينمائية من ناحية وتمثل في الوقت نفسيه امكانياتها الابداعية نجد عوامل اخرى تمثل امكانيات اضافية لقدرة السينما التعبيرية مما قد يتصل بالعوامل السابقة أو لا يتصل بها ويجدر الاشارة اليه مثل: حركة الكاميرا • ويمكننا أن نميز منها ثلاثة أنواع ، هي الترافلنج وتتحرك فيها الكاميرا فوق عربة صفيرة على قضبان . والبانوراما: وهي حركة الكاميرا الدائرية حول محورها العمودي أو الافقى . والكرين : وتعتبر مزجا غير محدد من الترافلنج والبانوراما ينفذ لآلة تشبه الآلة الرافعة . وكل حركة منها لها وظيفتها التعبيرية وان كانت في مجملها تستخدم في مصاحبة جسم متحرك . وخلق وهم الحركة لجسم ثابت ، ووصف مكان أو حدث ذي مضمون مادى أو درامى محدد ، وتحديد العلاقات المكانية بين عناصر الحدث، والتجسيم الدرامي لشخصية أو شيء مقدر له أن يلعب دورا هاما في بقية الحدث والتعبير الذاتي عن وجهة نظر شخصية متحركة . والتعبير عن التوتر العقلى لشخصية بوجهة نظر ذاتية أو موضوعية .

ويمثل الزى وسيلة رئيسية للتعرف على الشخصية فهو الذى يحدد الوطن والجنس والمستوى الاجتماعى ، ونوع الشخصية ، وفى بعض الاحيان تلعب الازياء دورا رمزيا مباشرا في الحدث مثل « المعطف » الذى يحيا ويموت من أجله الموظف المسكين في فيلم « لاتوادا » عن قصة جوجول ، وأخيرا يستطيع صانع

الملابس أن يخلق مؤثرات سيكولوجية بالفة الدلالة بتطور شكل ونوع الملبس مع تطور الشخصية .

كما يسمهم الديكور في الحدث ، ويعاون في خلق الجو السيكولوجي للدراما .

ومن الطرق الفرعية للسرد الفيلمى: العناوين ، الصحف ، دفتر اليوميات ، التعليق ، بالاضافة الى الحيل السينمائية مثل : عدم الوضوح ، الابطاء ، الاسراع ، تشويه الصورة ، القطع ، المزج ، الاختفاء والظهور التدريجي. وتستخدم هذه الامكانيات بطريقة ذاتية او موضوعية ، واقعية او غير واقعية .

ومن الواضح ان كل العوامل المذكورة حتى الآن تنصب على تحديد الأبعاد المرئية للصورة السينمائية وامكانياتها التعبيرية ، ولا بد أن تصل كل هذه العوامل في النهاية الى شكل محدد على الشاشة ، فكيف يتم تحديد هذا الشكل الذي يحقق التكامل فيما بينها ؟

يتم ذلك بمراعاة اصول التكوين ، ويختلف التكوين في فن الفيلم عنه في أى فن آخر من الفنون المرئية بحكم اختلاف مكونات كل منها عن الآخر وان كانت تشترك فيما بينها في بعض الأسس العامة ، والتكوين الجيد على حد قول ماسكلى هو « ترتب العناصر المصورة بحيث تصبح وحدة مترابطة في كيان كلى متناسق ، بقصد الحصول على افضل تأثير ممكن لدى جمهود المشاهدين (١٦) » ، وطالما أن رؤية الفيلم هي تجربة شعورية فيجب أن يراعى في الطريقة التي يتم بها تكوين المنظر وتحديد الحركة داخلها واعداد الاضاءة الخاصة بها

والتصوير والمونتاج . . توجيه مشاعر الجمهور نحو هدف السيناريو \_ وان يتركيز انتباه المشاهد \_ في كل لحظة من لحظات الغيلم \_ على ما هو اكثر اهمية بالنسبة للقصة ، سواء كان ممثلا أو جسما أو حركة ما .

ويمكن للمخرج ان يبدا في معالجة التكوين بالإجابة على هذا السؤال: ما الذي يمكن ان افعله ازاء هذا الموضوع مما يساعد على سرد القصة أ . . . ويجب أن يتم تحليل السيناريو وتحليل الموضوع لتحديد التأثير المطلوب . ومهما كان الهدف من السيناريو يجب أن يتم تكوين المناظر بحيث يؤكد الجوانب الهامة للصورة ، ويوحى للمشاهد بالاستجابة النفسية المقصودة . ولا شك أن التفكير بالصورة والاهتمام بوسائل التكوين النفسية سيؤديان الى خلق الجو المطلوب .

وفيما عدا مراعاة تأكيد العنصر الهام في الصورة يجب أن يراعى أيضا عامل التوازن Balance بين محتوياتها . وعامل التتابيع Sequence ويمثل ايقاع المسافات بين الشخصيات أو المجموعات داخل الكادر . وعامل الثقل Stability وينتج عن وجود أو ارتباط جسم أو بعض الأجسام بأسفل الكادر . ويفرض وجوده الشيعور الداخلي بقانون الجاذبية الأرضية .

وأدوات التكوين أو لفته التى يستعين بها على مراعاة العوامل السابقة \_ عوامل التكوين \_ والحصول على التأثير العاطفى المطلوب هى: الخطوط ، والكتلة ، والشكل ، والحركة . ولا بد أن تأخذ كل حالة ما يناسبها من أوضاع . فالتأثير الناتج عن غلبة الخطوط المستقيمة في الصورة غير التأثير الناتج عن غلبة الخطوط المستقيمة في المقوسة أو المكسرة مثلا . وكذلك الحال بالنسبة

للكتلة: خفيفة أو ثقيلة . والشكل: متماثل أو غير منتظم ، عميق أو ضحل ، متماسك أو منتشر ، والحركة: عرضية مثلا أو رأسية . وإذا كانت عرضية فالتأثير الناتج عن اتجاهها الى اليمين غير التأثير الناتج عن اتجاهها اليسار . وإذا كانت رأسية فالتأثير الناتج عن اتجاهها الى العمل ألى أعلى غير التأثير الناتج عن اتجاهها الى أسفل . . . وهكذا . . .

ويجب أن يكون من الواضح في الذهن أن التكوين كما يقول الكسندر دين « هو البناء أو الشكل او التصميم الذي تتخذه الصورة ، وليس هو ، بأى حال ، معنى الصورة . ويستطيع التكوين أن يعبر عن الشمعور ، والقيمة ، والحو الخاص بالموضوع من خللال اللون والخط والكتلة والشكل. ولكنه لا يحكى القصة . انه الجانب التكنيكي من الموضوع وليس الموضوع نفسه » (٣٢) . والحق أن هذا التحديد ينسمحب على كل التحديدات التي سبق عرضها عن امكانيات اللغة السينمائية ، فهي لا تقصد لذاتها ، وماسكلي يقول: « يجب ان يكون واضحا في الذهن أن الفيلم الجيد هو نتاج التكوينات المشحونة بالفكر ونتاج الحركة المعبرة عن معنى سيواء كانت للممثلين أو الكاميرا . وان المناظر الضميعيفة هي نتاج التكوينات الخاوية من الفكر والحركة التي لا معنى لها للممثلين أو الكاميرا ، الأمر الذي يعوق سرد القصة بدلا من المساهمة في تدعيمه (٣٣) ».

**\* 6 \*** 

حتى الآن لم نتناول من قريب أو من بعيد جانبا هاما من جوانب الفيلم وهو الصـوت ، والسبب أن الصورة هي الدعامة الأساسية لفن الفيلم ويأتي الصوت بعدها ، والصـوت يكمل الصورة ولكنه لا يقل عنها اهمية في بعض

A. Dean, Fundamental of Play Directing, p. 137.

J. Mascelli, The Five C's of Cinematography, P. 198.

<sup>( 44 )</sup> 

### الأحيان • وفي أحيان أخسرى - أقسل - قد يفوقها أهمية •

وقد ظلت الصورة السينمائية صامتة حوالى ٣٠ سنة من عمرها منذ اختراعها عام ١٨٩٨ وعندما نطقت عام ١٩٢٩ ؛ نطقت كفرا ؛ فقد امتص الصوت اهتمام العاملين بالفيلم ، وكان ذلك على حساب الصورة ، فقضى على ما حققته من مكاسب فنية ، ولذلك عارض في الستخدامه بعض الفنانين الذين اعتقدوا ان الصورة المتحركة هي عماد فن الفيلم أولا واخيرا ، وهي ما يميزه عن الفنون الاخرى ويجعل منه فنا مستقلا عن غيره ، وكان منهم رينيه كلير الذي عارض استخدام الصوت ثم كان من اوائل من استخدموه بطريقة ابداعية مما ساعده على تدعيمه ،

وكان ارنهيم على رأس منظرى السينما ممن عارضوا بشدة في استخدام الصوت . لأن الصوت في رأيه يقرب بين السينما والواقع . وما يجعل السينما فنا - كما سبق أن رأينا عنده - هو ما يباعد بينها وبين الواقع . ولذلك فهو ضد كل المخترعات الحديثةالاخرى التي تحاول أن تقرب بين السينما والواقع غير الصوت مثل الالوان والسينما المجسمة . وقد العمل الفنى بدونه وهو قدرة الفنان نفسه على العمل الفنى بدونه وهو قدرة الفنان نفسه على تطويع مثل هذه المخترعات ليجعل منها فنا . وهو ما حدث بالفعل بالنسبة لاستخدام وهو تم الالوان فيما بعد .

ويتكون الصوت في الفيلم من عناصر ثلاثة هى : الكلمة والموسيقى والمؤثرات الصوتية . مثل صوت العربات أو دقات الساعة أو الضوضاء العامة .

ويؤدى وجود الصوت في الفيلم فضلا عن الاحساس بالواقع الى الاستخدام الطبيعي

للكلمة ، وتحرير الصورة الى حد ما من دورها التفسيرى . واكتساب بلاغة الايجاز للصوت الوالصورة بفضل ازدواجهما . وقد اصبح للصمت بفضل استخدام الصوت ايضا دور درامي كرمز للموت أو الخطر أو العزلة التوريات والرموز . والافادة من الموسيقى لا كعنصر صوتى فحسب ، وانما كوسيلة للتعبير . ويفيد الصوت في توسيع اطار الصورة حينما يأتى من خارجها دون ان نرى مصدره . ويمكن استخدام هذه الحيلة للحصول على واتعليق على ما نراه داخل الكادر .

والعالم الفيلمى يكون على عكس العالم الحقيقى (كما يريد ارنهيم) حينما يحتوى على موسيقى ، فالموسيقى تكون له بعدا ذاتيا ، ومن ثم فهى تمثل عنصرا نوعيا فى فن الفيلم ، فقد تكون الموسيقى بديلا عن صوت حقيقى كانفجار قنبلة مثلا ، او تتسامى بصوت او صرخة . اعنى ان الصوت او الصرخة تتحول شيئا نشيئا الى موسيقى ، او تجسم حركة او ايقاعا بصريا او صوتيا ،

على أنه ينبغى على الموسيقى أن تؤثر بوصفها كلا ، لا أن تكون مهمتها مجرد مضاعفة المؤثرات البصرية وتكبيرها ، وأن تسهم بشكل لطيف ومستود ، في خلق جو العمل الفنى العام والجمالي والدرامي وهذا هو الأهم ، وأن تأثيرها على حد قول مارتن (٢٤) وليكون اكثر نجاحا وفاعلية بقدر ما تكون مسموعة لا مستمعا اليها .

والواقع انه يوجد خطر حقيقى من ان تحل الموسيقى محل الصورة ، وبالتالى تضعفها ، كما يفعل الحوار أيضا فى كثير من الاحوال ، اذ لم يقتصر هذا الخطر على المرحلة الاولى من

بداية دخول الصوت وانما ظل قائما حتى الآن يفسد الكثير من الافلام كما هو واضح في معظم أفلامنا المصرية ، والكثير من الأفلام الأجنبية أيضا .

والسينما ليست فنا قائما على الكلمة بل على الصورة كما سبق القول • وما الكلمة فيها الا وسيلة تعبير ضمن وسائل أخرى مما سبق ذكره • وفي الوسع أن يكون هناك تآلف أو تناقض بين الكلمة وما نراه على الشاشة أو بينها وبين الموسيقى المصاحبة • ويمكن حذف الكلمة لمصلحة الصورة والعكس جائز •

وقد كانت المدرسة الروسية وعلى راسها ايزنستين أول من تنبه الى قيمة الصوت الابداعية . ولكنها بالغت في تقديرها حينما قررت ضرورة عدم مزاملة الصوت للصورة ، بمعنى أن ما يقدمه الصوتيجب أن يكونخلاف ما تقدمه الصورة على أن ينتج من الجمع بينهما فكرة ثائنة . ولم يستطع ايزنشتين نفسه أن يحافظ على هذا المبدأ فخرج عليه في أول أفلامه الناطقة « الكسندر نيفسكى » ، واستخدم الصوت في الفيلم متزاملا مع الصورة كما الوضع المعترف به حتى الآن في استخدام الصوت وفي نطاقه حقق الفيلم انتصارات فنية الصورة من التوافقات والمقابلات بين الصورة .

وبفضل الاستخدام المبدع للصوت الى جانب الصورة يواصــل فن الفيلم تقدمه على أيدى كبار الفنانين المحدثين من أمثـال انطونيونى وفيللينى وبرجمان وآلان رينيه وتريفو وجودار وساتياجيت راى وكيرو ساوا وغيرهم ولولا كفاح السابقين لتدعيم قيمة الصوت الابداعية وقــدرة اللاحقين على الافادة من الصــوت والصورة معا في بناء متكامل لما استطعنا التمتع بتلك الاعمال الفنية العظيمة التى خلفها لنا فن الفيلم ولا زال ببدعهـا من أمثـال الصـحراء الحمراء والحياة الحلوة وساعة الدئب واحبك

احبك وفهرنهيت ٥١ وعلى آخر نفس و ٠٠٠ ضبية وانين المر ، وراشمون وغيرها .

**a a** a

لقد ناقشنا فيما سبق مفهوم الرواية . وخلصنا منه الى أن الرواية تقوم على سبعة أركان هى : الحكاية ، الشخصيات ، الحبكة الروائية ، الخيال، التنبؤ ، النموذج ، الايقاع وتأخذ الرواية انماطا مختلفة من الحبكة : الرواية الشخصية ، وحبكة الرواية الدرامية ، وحبكة الرواية التسجيلية ، وقلنا ان الفيلم في سرده للأحداث يستوعب هذه الانواع المختلفة من الحبكة كما يستوعب دعائم الرواية السبع .

وعندما ناقسنا مفهوم الفيلم حددنا سماته الفنية الخاصة ووجدنا أن منها ما يعزله عن الواقع مثل: الاطار ، انعدام العمق ، انعدام السموعة، الشعور بالاحساسات غير المنظورة أو المسموعة، انعدام الألوان في الفيلم الابيض والاسود ، عدم الاتصال في المكان والزمان . ومنها ما يمثل عوامل ايجابية خاصة مثل: المونتاج ، زاوية الكاميرا ، حركة الكاميرا ، الملابس ، الديكور ، التكوين ، الامكانيات الصوتية .

وفيما يلى نواصل المزيد من الاقتراب الى داخل كل من الرواية والفيلم من خلل ثلاث مشاكل اساسية تعمل على تحديد الامكانيات التعبيرية في كل منهما . وتتمثل هذه المشاكل فى : مشكلة المجاز ، ومشكلة الزمان والكان ، ومشكلة الجمهور .

## أولا ـ مشكلة المجاز بين لغة الأدبولفة السينما

أ - المجاز في لفة الأدب: المجاز اللفوى هو وسيلة الرواية الخاصة فى ترجمة الصدمة الناجمة عن التشابه بين الأشياء . وتعمل اللفة بذلك على ربط العالم معا ، ذلك العالم الذى يبدو للعقلية البسيطة وكانه عالم مفتت

الاعداد السينمائي

الى ذرات أو عالم هيولى ، وتتميز المجازات الأدبية بالثراء فيما تتضمنه من معان أخرى غير المعنى المباشر للكلمة ، ولا ترجع قوة المجاز الى صفته الرمزية فقط ، وانما ترجع الى قدرته على الارتباط بالمعانى المقصودة بفير احداث أى خليل بالنسبة للمعنى الأصلى ، (والمجاز - كما يقول العقاد \_ من جاز المكان او جاز به غير معترض ، ويقال هذا جائز عقلا، أى غير ممتنع ولا اعتراض عليه وهيده كلمة مجازية ، يمكن أن تنطلق في هذا المعنى ، او أنها تحتمله مع معناها الأصيل » . (٣٥)

« والمجاز هو الاداة الكبرى من ادوات التعبير الشعرى ، لأنه تشبيهات وأمثلة وصور مستعارة واشارات ترمز الى الحقيقة المجردة بالاشكال المحسوسة . وهنده هي العبارة الشعرية في جوهرها الأصيل » (٣٦) . وتقول فيرجينيا وولف \_ في كتابها « السينما والحقيقة » ـ ان الصور الشعرية تستدعى عديدا من الايحاءات ليسب الايحاءات البصرية سوى واحدة منها . وأبسط الصور مثل « حبى يشبه وردة ، وردة حمراء ، نبتت حديثا في يونيو » تجعلنا نشعر بانطباعات النداوة والدفء واللون القرمزى ونعومة الوريقات مختلطة بايقاع الكلمات الذي يحمل صوت العاطفة وتردد الحب . وكل ذلك مما نحصل عليه بالكلمات ، والكلمات وحدها ، يجب على السينما أن تتجنبه . (٣٧)

وترى ڤيرچينيا وولف أن نتائج تحويل التعبير اللغوى الى صور مرئية هى نتائج خطيرة بالنسبة لهما معا . فالخلاف بينهما على قدر من الاتساع لايمكن تجاوزه . فاللغة لها قوانينها الخاصة ولا يمكن فصل الشخصيات الادبية عن

اللغة التى تشكلها . ومن ناحية أخرى فان السمات الخارجية لهذه الشخصيات لا تبدو كافية فى الفالب . وهى ما تعتمد عليها اللغة السينمائية .

## هل معنى ذلك هو الغاء مشروعية ترجمة الأثر الفنى الى أثر آخر ؟

· نقلا عن رأى الدكتور عبد الحميد يونس بتصرف (٢٨) يمكننا القول بأن اللغة الفنية ، اذا نظرنا اليها باعتبارها اسلوب الفنان الخاص الذي يشكل به عمله الفني ، وأن التجربة أو الموقف لا يتكرران بتفاصيلهما واماراتهما ، فان ترجمة الأثر الفنى الى شكل آخر ، لايمكن أن تتحقق . اما اذا نظرنا الى الفن باعتباره وسيلة حيوية وهامة من وسائل الاتصال بين الناس ، وأن اللفة الفنية ليسبت نشاطا فرديا مقصودا على مبدعيه ، ولكنه يستهدف \_ الى جانب انتزاع البقاء من عوامل الاضمحلال والذبول \_ نقل خبرة انسانية وشعور انساني الى آخرين، ففي هذه الحالة يمكننا القول بنقل العمل الفني الى عمل فني آخر ، ولكن بشروط: فلابد أن يكون الناقل من أصحاب المواهب الفنية أولا ، وأن يستكمل دراسة الأثر الذي يريد أن ينقله ثانیا ، وشرط ثالث أرى .. من ناحیتى .. اضافته وهو أن يكون الناقل الموهوب على دراية تامة بامكانيات لفة الفن الذي ينقل اليه الأثر .

واذا أممنا النظر في اللغة السينمائية نجدها قادرة أيضا على التعبير الرمزى ولكن باساوبها الخاص سواء على مستوى الصسورة أو على مستوى الصوت .

<sup>(</sup> ٣٥ ) ص ٣٦ اللغة الشاعرة \_ عباس محمود العقاد .

<sup>(</sup> ٣٦ ) ص ٠٤ - المرجع السابق ٠

George Bluestone, Novels into Film, p. 21.

<sup>(</sup> ٣٨ ) مجلة عالم الفكر - المجلد الثاني العدد الاول ١٩٧١ ص ٢٢ - الكويت .

ب ـ المونتاج والمجاز السينمائي: عندما نريد تصوير شخص يلقى بنفسه من نافذة على ارتفاع خمسة طوابق فنحن نصوره في بداية الحركة دون ان تظهر الشبكة التي ستتلقاه أسفل النافذة . ثم نصوره في لقطة أخرى وهو يسقط على الأرض من ارتفاع بسيط . وبالجمع بينهما بالمونتاج نحصل على التأثير المطلوب لحركة السقوط المستمرة . وهو بالضبط ما فعله جريفيت في الحكاية البابلية من فيلم التعصب . فالكاميرا لا تتبع الطبيعة وانما يختار المخرج نقطتين في الحدث ويترك ما بينهما ، ويستكمله خيال المشاهد . ولا شك ان هذه القدرة غير العادية على الايحاء هي قدرة فريدة تختص بها الفنون الدرامية ، ويحذرنا بودفكين بالا نعتبر مثل هذه العملية خدعة . وانما هىطريقة عرضفيلمية تماما حذفخمس سنوات تفصل بين الفصلين الاول والثاني مثلا على السرح . ومن ثم تصبح طريقة ربط اشرطة الفيلم في التعبير السينمائي ذات وظيفة بنائية أساسية • اذ ينفجر عن الجمع بين شريطين مما معنى ثالث • وتمثل هذه العملية جوهــر مفهوم ابرنشتين في المونتاج .

وبالقطع من لقطة الى اخسرى نستطيع ان نحصل على تقابل ساخر . كالانتقال من حلبة الرقص فى « المتسلق The Prompter حيث يحقق » اليس جونيس » انتصارا اجتماعيا بالرقص مع الكونتيس » الى لقطة للسجق فى المقلاة يتقلى على النار » ونكتشف اننا في اليوم التالى حيث تعد له أمه وجبة طعامه فى مطبخهم الحقير . كما يمكن للمخرج ان يستخدم الحقير . كما يمكن للمخرج ان يستخدم ما يسمى بالمونتاج المتوازى . مثل الانتقال مين امراة تستسلم لغزل عشيقها وزوجها في مكتبه يغازل سكرتيرته . او ان نحصل على محتبه يغازل من العمال المتظاهرين الى ثور يذبح بالانتقال من العمال المتظاهرين الى ثور يذبح

فى فناء المذبح. وفى « الملاك الأزرق » استخدمت الطيور ببراعة فنية كنوع من الليتموتيف .

ويرى (( بلوستن )) أن « مثل هذه الامكانية في الحصول على التعليقات الابداعية المميزة عن الترجمة اللفظية ذات التأثير المماثل امسن الامكانيات الجديدة التي لم يسبق وجودها في الفنون » (٢٩) . غير أنها الان لم تعد على نفس المستوى من الجاذبية التي كانت عليهامن قبل في بداية استعمالها . والواقع أنها لاتخلو من رائحة الترجمة الحرفية للأسلوب الأدبى . فالانتقال من المتظاهرين الذين يطلق عليهم الرصاص مثلا الى الثور الـذى يذبح ، يماثل تماما قـولنا: « انهـم يقتلون الرجال كما لو كانسوا يذبحون الثيران في المذبح » . ويبدو التكلف والافتعال في حالات كثيرة من استخدام هــذه الطريقة في التعبير حيث يفاجئنا ظهـور مشهذ ذبح الشور مثلا يقتحم الحدث الأصلى ويقطعه فارضا نفسه على المتفرج مما يقلل من قيمته كتعبير فني موحى ، الأمر الـذي أصبح من الضروري مراعاته الآن عند استخدام مثل هذه الوسائل باحترام الحدث الأصلى بالحرص على أن ينبع التعبير الرمزى الموحى من داخله . والمفروض أن الحدث الرمزى لا يقصد لذاته كرمز والا فقد قيمته . وانما يأتي كجزء اساسى من الحدث نفسه وتأتى قيمته الرمزية تالية بعد ذلك لتوسيع معناه .

وبنفس النظرة يجب ان نقرا بحرص تقريظ مالرو لامكانية اخرى من امكانيات المونتاج في هذا المجال وتتمشل في قدرته على ربط اللحظات الحاسمة في حياة الابطال بالجو المحيط بها أو بالعالم كله ، وهي الوسيلة التي يستخدمها كونراد في الادب بانتظام كما استخدمها تولستوى في مشهد الليلة التي نرى فيها الامير اندريه الجريح يتأمل السحب بعد معركة اوسترليتز ، في رواية الحرب والسلام.

ويرى مالرو أن الفيلم الروسى قد استخدم هذه الوسيلة استخداما بديعا في فترة ازدهاره . (٤٠)

وقد خاق التعبير الفيلمى فضلا عن ذلك علاقة جديدة بين الأشياء المتحركة وغير المتحركة ، تلك العلاقة التياصبحت تحمثل اساسا من اسس التفكير التشكيلي للفيلم ومن المعروف ان العلاقة بين الانسسان والاخر تقوم في أغلبها على الحواد بالكلمات ، وليس هناك من يدخل في حواد مع الأشياء ، ولهذا تتميز علاقة الممثل بالاشياء بجاذبية خاصة في تكنيك الفيلم ،

ان الانسان بالاشياء داخيل تكوين الكادر تصح متعددة الأبعاد . و «تقديم أحد الممثلين مرتبطا بشيء ماسيطل دائما منهجا من أقوى مناهج البناء الفيلمي ». كما يقول بودفكين ، ويكفى ان نتذكر شابلن لنرى تطبيق هذا المبدأ في مشاهد الارغفة الراقصة في «البحث عنن الذهب» ، ورقصة الكرة في «البحث عنن العظيم » ، وتغذية الآلة في العصورالحديثة ، والنزهوروالخمور في «مسيو فردى »، والمنزوا القصيرة في « أضواء ومسرحية البرغوت القصيرة في « أضواء المسرح » . وتمثل هذه المشاهد بعض النماذج لامكانية شابلن غير المحدودة في اختراع علاقات بالاشياء .

ويتكىء شابلن على البوابكما لوكان يتكىء على عمدود نور . فيحدول بذلك المتحرك الى غير متحرك . كما تدب الحياة في زنبرك الساعة في فيلم « دكان الرهائن » ويصبح غير المتحرك متحركا . وبذلك يتبادل كل من الانسان والاشياء مواقعهما .

ولم يقتصر الفيلمعلى اكتشاف طرق جديدة لترجمة المعاني بايجاد علاقسات بين المتحسرك وغير المتحرك من الأشياء ، بسل أن المظهير الخارجي للانسان كذلك أعيد اكتشافه، وقد كان لقدرة اللقطة القريبة \_ قدرتها الفائقة \_ على ترجمة العاطفة ، ما جعل (( بيلا بالاش )) يضع الفيلم مساويا في أهميتة لأهمية اختراع الطباعة . لقد اصبح الوجه نوعا اخسر من الاشياء في المكان . و «ايماءات الوجل المرئية لايقصدبها ترجمة المفاهيم التي يمكن التعبير عنها بالكلمات ، وانما يقصد بها التعبير عن تلك التجارب الداخلية ، وعن تلك العواطف غير العقلية التي تظل غامضة حتى بعد أن يقال كل ما يمكن قوله ، (٤١) « وينبه بيلا بالاش بذلك الى الامكانيات عير المسوقة للوحه الانساني في مجال التعبير الفني . وقد عملت هذه الامكانيات على خلف نوع مختلف تماما من التمثيل . وان براعة وجه مدام فالكونتي في فيلم دراير عاطفة جان دارك « أو وجه جوليتا في فيلم فيلليني « الطريق » . تلك البراعة الفائقة لم تكن مفهومة لأي شـخص في الفنون الدرامية قبل اكتشاف فن السينما » .

وهكذا نستطيع بواسطة الاختيار والربط ، وبراسطة المقارنة والمقابلة ، أن نجد ما يسمح لصانع الفيلم من خلال المونتاج ، بتحقيق معادل سينمائي فريد للمجاز الادبى .

#### ج ـ الاستخدام المجازي للصوت:

سبق أن تعرضنا لقيمة الصدوت التعبيرية للفيلم ، وكان من الأمثلة التى ضربناها على استخدامه الفني ما يرفع من قيمته الى مستوى الاستخدام المجازى . وكل ظاهرة صوتية ترمى ـ دون أن تدخل مع الصورة في منافسة

<sup>(</sup>٤٠) ص ٢٢٣ الرؤيا الابداعية - ترجمة اسعد حليم .

<sup>(11)</sup> 

خاصة بالمعنى - الى الحصول على قيمة أوسع واعمق من مظاهرها الواقعية ، تعتبر رمزا ، وفي هذه الحالة يتحقق ما يطلق عليه الاستخدام المجازى للصوت ، ويمكن تقسيسم الصوت بهذا المعنى الى واقعى ، ويقصد به كل الأصوات الصادرة عن الصورة أو البيئة المحيطة كنتيجة منطقية لها . وغير واقعى : كنتيجة طبيعية لها . وهو في الحالتين اما أن يكون متآلفا مع الصورة أو متناقضا معها .

ونضرب مثلا على استخدام المجازى للصوت الواقعى المتآلف مع الصورة: نفثات بخار القاطرة التى تتآلف مع عجيج الجنود الراحلين الى الجبهة . أو صوت الرعد مع مشهد عنيف. أو موسيقى رومانسية تصدر عن راديو فى الصورة مثلا مع مشهد حب . أما الواقعى التناقض فيكون مثل استخدام موسيقى راقصة من مصدر فى المكان مع مشهد لمشادة عنيفة أو استخدام صوت اعلان تليفزيونى عن شهادات الاستثمار مثلا مع مشهد لشخص مفلس يجلس مفكرا فى أمره .

اما الاستخدام المجازى للصوت غير الواقعى المتآلف مع الصورة فيكثر استخدامه في الافلام الكوميدية كما في « المليون » الذى سبق ذكره حيث نرى مشهد تنازع الاطراف المختلفة للحصول على الجاكته يصاحبه صوت صفارة حكم في مباراة وهمية لكرة القدم ، ومشل آخر شخص يشرب مادة لاذعة نسمع على كانت صادرة عن معدته . وفي فيلم هيتشكوك انوس معقدة » يصاحب مشاهد القتل التي يقوم بها انتوني بيركنز صوت صياح صقور ، يقوم بها انتوني بيركنز صوت صياح صقور ، وفي فيلم « بلاعودة » Point Blank يمشل نفس الاستخدام تجسيم صوت وقع اقدام في مافين بصورة غير واقعية اثناء سيره في ممر طويل في عزم واصرار لبدء رحلة انتقام ،

ومن الأمثلة على استخدام الصوت غير الواقعي المتناقض مع الصورة على مستوى مجازى أن نرى شخصا فى محنة بينما نسمع من خلال تخيلاته أصوات ضحكاته أثناء لحظات سعيدة سابقة . ومن فيلم كارل فورمان « المنتصرون » نرى مشهدا يتم فيه اعدام بعض الأسرى يوم عيد الميلاد فيصاحب المشهد أغنية عيد الميلاد بصوت كورال من الأطفال .

9 • •

#### ثانيا ـ مشكلة الزمان والكان

تبرز مشسسكلة الزمان والكسان بين الفيلم والرواية عند محاولة التعبير عن جوانب ثلاثة هى : الشعور الداخلى ، والزمن الحسابى ، والزمن النفسسي ، وتتحدد امكانيسة كل من الروايسة والفيلم في التعبير عن هذه الجوانب كما يلى :

#### أ ـ الشيعور الداخلي:

ان ترجمة الحالات العقلية كالتذكر والحلم والتخيل ، عن طريق الفيلم ، لا يمكن أن تصل الى نفس المستوى الذى تتم به عن طريق اللغة . فالصورة الفيلمية ، صورة خارجية في المكان ، والماحلام والذكريات لا توجد في مكان ، وانما توجد في الشميعور الداخلي للفرد ، لذلك لا يمكن تمثيلها بقدر كاف من الوضوح بلفة المكان . وبعبارة اخرى ، فان الفيلم الذى يتعامل اساسا مع المكان ، لا يمكنه نقل التفكير ، ذلك أن التفكير عندما يتحول الى الخارج لا يصبح تفكيرا .

والفيلم بتنظيم الاشارات الخارجية الخاصة بالادراك البصرى أوبالحوار ، يمكن أن يأخف بيدنا الى الاستلال على التفكير ، ولكنسه لايستطيع أن يعرض علينا التفكير مباشرة. يمكنه أن يعرض علينا شخصيات تفكسر ، وتتكلم ولكنه لا يستطيع أن يعرض

علينا تفكيرهم أو شعورهم . فالفيلم ليس تفكير ا ولكنة مدرك جسمي .

والى هبذا السبب يرجع سوء العرض الصوري دائما للاحلام والتذكر على الشاشة، وتبدو الاساليب المكانية مشل المزجاو الطبع المزدوج غير مرضية - نوعا - في التعبير عنها فلاتر الواقعي للصورة يظل في غاية القوة . واذا تقبلنا مشل هذه الأساليب ، كمحاولة لتجاوز الفجوة بين التعبير المكاني والتجرية غير المكانيسة ، فانما نتقبلها باعتبارها تقاليد سينمائية ، وليس باعتبارها ترجمة للشعور .

ويمهد لنا هذا الكشف عن الامكانيات المتقابلة بين الفيلم والراواية في ترجمة الشعور الى مزيد من الكشف عن علاقة هذين الواسطين بالزمن .

ف - البناء الزمل : تكاد قدرة الفيلم على التغيير عنن الزمل لا تقارن بقدرة السرواية الواسعة في اعتمادها على اللغة . فبينما لاتملك الصورة غير التعبير عن الزمن الحاضر البسيط ، حتى الماضي والمستقبل فيها يتحول الى حاضر مرئى بالنسبة للمتفرج ، فان اللغة تملك بناء متكاملا أو شبه ذلك من التعبير عن الزمن . وهو بناء على قدر كبير من التعقيد والتشابك والاحكام معا .

ان اللغة - واللغة العربية خاصبة في رأى اساذنا العقاد (٢) - تملك ثروة هائلة من الالفاظ التي تعبر عن الزمن، منها اللحظة ومنها القرن وبينهما النهاز والليل واليوم والاسبوع والسبوع والسبوع والفصل والعام وينقسم كل منها الي أيسام أدق الحصل والعام اللغة بهيده الألفاظ خريطة عامة تحدد مسار الزمن الفلكي الذي يفرضه وضع الأرض بالنسبة للشمس وحركتها اليومية (حول نفسها) أو السنوية (حول الشيمسن) .

وتعبر اللعة عن نفس الزمن باكثر من لفظ . كل منها يحمل دلالة نفسية او يعبر عن حالة خاصة الى جانب تحديده للزمن يشترك فيه مع مرادفه مشل: البكرة والضحى ، او الفدوة والظهيرة ، او القائلة والعصر . . . وبالنسبة للطول والقصر في المدة نجد كلمات مثل اللمحة للوقت القصير والردح للوقت الطويل ، والفترة للمحدة المعترضة بين وقتين ، والعهد للزمن المعهود المقترن بمناسبة ، والدهر للمدة المحيطة بجميع الازمنة والعهود والاحيان . . . وهكذا .

والفعل ينقسم في اللغة الى ما همو ماض ومضارع ومستقبل وداخل هذا التقسيم نجد من الأفعال ما هو قريب أو بعيد ، أو تام أو مستمر . ويتعقد التعبير اللغوى عن الزمان بما تتضمنه بعض الافعال من معان غير ما تدل عليه صيغتها من ناحية الصرف . كما في افعال الدعاء والرجاء مثل « صحبتك السلامة » ، فالمعنى غالب على اللفظ ، وهو بالبداهة معلق فالمعنى غالب على اللفظ ، وهو بالبداهة معلق بالاستقبال ، وفي بقائه على صسيغة الماضى ما يشعر بقوة الامل في الاستجابة . كأن ما يرجى ان يكون قد كان واصبح من المحقق المستجاب.

ويختلف معنى الفعل الواحد باختلاف ادوات الشرط المستخدمة معه فاذا كان قولنا « ان حدث هذا » يفيد الاحتمال الضعيف . فنفس الفعل مع « له » بدلا من « ان » يفيد الاحتمال مع الفرض والتقدير وقد يفيد الامتناع ، ومع « متى » يفيد الشرط المعلق على توقيت منتظر أو متفق عليه ، واذا دخلت عليه « مهما » أو « ايان » أو « انى » فانها تربط السببية أو النتيجة العقلية على الاطلاق دون تقيد بالزمن .

وَكِذَا الحَالِ بِالنَّسِيةِ لاستخدام ادوات النفى فالنفى بُ ( لم ) مع الفعل المضارع يعنى نفى الحدوث ، وهو بالبداهـة لا يكون الا لزمن

ماض . اما (ما) فتدخل على المضارع فتفيد نفى الابتفاء لا الحدوث . فحين نقول «ما يحدث هذا » يعنى أن هذا لا ينبفى أن يحدث . واما أذا قلنا « لما يحدث هذا » فنعنى نفى الحدوث مع انتظاره فى المستقبل .

ومن أساليب اللفة للدلالة على الزمن ما يتعلق بالازمنة المعلقة التى يفرض حدوثها فيما مضى او ما يلى فى حالات مشروطة او متخيلة ولكنها ليست قاطعة ولا منتهية الى نهاية حاسمة مثل قولنا « لعله يكون مصورا كبيرا لو نشأ قبل عصره » او قولنا « فى مثل هذه الساعة من الغد يكون قد حضر » .

ويكفى هذا القدر من البناء الزمنى فى اللغة ليدلنا على مدى تعقيد هذا البناء ، ومدى صعوبة نقله الى الصورة السينمائية بهذا القدر من الاحكام ، هذه الصعوبة التى تصل الى حد الاستحالة فى معظم الحالات ، ولنأخذ مشلا العبارة السابقة « لعله يكون مصورا كبيرا لو نشأ قبل عصره » . فقد تكلفنا محاولة ترجمتها تصوير الرجل وهو يعانى من الفشل فى عصره ثم تصويره في عصر سابق يحقق النجاح مما قد يستغرق فيلما بأكمله أو فصلا منه على الأقل . ومع ذلك فستبقى كلمة « لعل » دون ترجمة . ذلك أن الصورة اذ تظهر على الشاشة تمثل ذلك أن الصورة اذ تظهر على الشاشة تمثل نهاية حاسمة .

وكذلك يستحيل على الصورة أن تعبر عن النفى لأن وجودها حالة اثبات دائما . والنفى فيها هو عدم الوجود أصلا ، لا الوجود منفيا مثل اللغة . فنحن حينما نقول فى اللغة « لم يحدث » نضع الوجسود الذى يمثله فعل « يحدث » وننفيه في نفس الوقت.أما السينما فانها اما ان تصور الحدث فيكون موجودا او لا تصوره فيكون عدما .

والفيلم الذي يصور رجلا يحلم \_ مثلا \_ بوضع معين نعلم فيما بعد أنه لم يحدث ، لا

يماثل قولنا أن هذا الشيء لم يحدث ، وأنما هو يمثل تكنيك سرد . ويماثل فى ذلك نفس التكنيك الروائى الذى يعتمد على مفاجأتنا في النهاية بأن كل ما سرده لم يكن سوى مجرد حلم ، وقد أخفى عنا هذه المعلومة فى البداية . والفارق واضح بين التعبير اللفوى الذى ينفى الحدوث والتكنيك الفنى فى العرض الذى يخفى قصدا معلومة معينة ليفاجئنا بها فى النهاية .

كما يستحيل على الصورة ابراز هذه العلاقات الشرطية بين حدثين أو اكثر بما لها من متنوعات دقيقة من الاحتمال الى الامتناع الى الشرط المعلق على توقيت منتظر وما شابه .

أما عن القاموس اللفوى الواسع الذى يعبر عن التوقيت الفلكي فليس لدى السينما ما يماثله وكل ما يستطيع أن نصوره هو الليل والنهار والمساء والشروق أو الفروب ، أما الفصول فيمكن أن تدلنا عليها بعض المظاهر الخارجية مثل سقوط المطر أو السحب الكثيفة للتعبير عن الشيتاء . وهى في هذه الحالات المحدودة لا تصل أيضا إلى نفس المستوى من الدقة كما في اللغة .

ولكن اذا كانت السينما تفتقد دقة اللفة في التعبير عن الزمن فانها من ناحية أخرى تتميز لنفس السبب بالبساطة مما يجعلها لفة سهلة الفهم لكل الناس على خلاف اللغة التى قد يصعب فهمها حتى على اصحابها الاصليين . وقد وفر اعتماد السينما على استخدام الزمن الحاضر فقط الخلط الذى يمكن الوقوع فيه بين صيفة الفعل الماضي مشلا والمعنى الفالب عليه المعلق بالستقبل كما في قولنا « صحبتك السلامة » .

والواقع أن الرواية أذ تملك ثلاثة أزمنة بينما لا يملك الفيلم سوى زمن واحد ، هـو الزمن الحاضر ، فأن كل ما يمكن قـوله عن الزمن في.

الوسطين - على حد قول بلوستن - ينبع عن هذه الحقيقة (٢٤) .

### ج ـ الزمن التاريخي او الحسابي:

لقد أصبحنا نالف الآن تمييز برجسون بين نوعين من الزمن:

الزمن التاريخى وهو زمن حسسابى يمكن قياسه بعدد قليل أو كثير من الوحدات المنفصلة ( بالسساعة أو المترونوم ) . والرمن النفسى الذي يطول أو يقصر داخل الشعور ، ويكون فى حالة من التدفق المستمر . فما هى علاقة كل من الرواية والفيلم بهذين النوعين من الزمن ؟

ويُوجد الزمن التاريخي في الرواية على ثلاثة مستوبات أولية تتمثل في :

الاستمرار الزمنى للقراءة . والاستمرار الزمنى للوقت الخاص بالراوى . والامتداد الزمنى للاحداث المروية .

تتميز حدود الزمن الحسابى بالنسبة لقراءة الرواية بمرونة اكثر مما تتميز به بالنسبة لمشاهدة الفيلم . فبينما يمكن قراءة الرواية في اى مكان في مدة تمتد من ساعتين الى خمسين ساعة . فالفيلم عامة يستفرق حوالى ساعة ونصف او ساعتين . وان كان « التعصب » يستفرق اكثر من ساعتين ، والنسخة الكاملة من « اطفال الجنة » تستفرق اكثر من ثلاث ساعات ، ويستفرق « ذهب مع الريح » و « الحرب والسلام » اكثر قليلا من أربع ساعات .

ولا بد أن نلاحظ أن الامتداد الزمنى الواسع بالنسبة لقراءة الرواية ، يمنح القارىء قدرة أكبر على اسستيعابها ، لأنه يعيش منها مدة

اطول . والى جانب ذلك فان قراءة الرواية تسمح بالتوقف والبداية من جديد او الرجوع الى الخلف أو القفز الى الامام ، وبذلك تسمح للقارىء بتحديد سرعته بنفسه لنفسه . ومن ثم تستطيع الرواية الاسهاب حيث يجب على الفيلم أن يراعى الاقتصاد .

وبينما تسمح الرواية للقارىء بضبط معدل سرعته نجد الفيلم يرتبط بمعدل سرعة العرض المحددة التى لا يمكن للمشاهد التحكم فيها . والنتيجة ، كما يمكن توقعها ، هى ما نشعر به من تفاوت بين الرواية والفيلم من ناحية حرية الحركة . حيث تتمتع الرواية بقدر اكبر من التلوين . أما الفيلم فتحكمه تقاليد دقيقة من هذه الناحية .

فاذا أراد الروائى أن يرتب سلسلة من الاحداث على اسساس اللحظة الحاضرة فائه يكتشف ما أن يبدأ بتسجيل أول حادثة حتى تكون اللحظة الحاضرة قد ولت الأدبار . فالحاضر - كما يقول العقاد - شيء تبحث عنه فلا تجده . لأنه ما من لحظة مهما تقصر الاوهى كافية أن تجعله في حكم ما كان وليس هو حاضر الآن . وعلى حد قسول الباحث عاضر الآن . وعلى حد قسول الباحث الوجسبرسن « آن لنا \_ على الاصحح \_ أن نحسب أن الزمن ينقسم الى جزئين : ماض ومستقبل وبينهما حد الانفصال وقت حاضر ولا عرض (١٤) » .

واذا اكتشب الروائى انه قد يستفرق عاما من الزمن ليسمجل يوما روائيا ، كما فعل سيرن ، فكيف يستطيع تجاوز هذا الفاصل

George Bluestone, Novels into Film, p. 48.

<sup>( ))</sup> اللغة الشاعرة ـ ص ٨١ -

الزمنى بين الفن والحياة ؟ وطالما أن اللحظة الحاضرة فى تجدد دائم ، كيف يمكن للنثر ، وهو عامل ثابت ، أن يأمل اللحاق بها ؟ . أن الروائى ما أن يختار لموضوعه ساسلة من الاحداث لا تنتهى الا في اللحظة الحاضرة حتى تدخل المستويات الثلاثة فى صراع مفتوح .

ويرتفع عن الفيلم جزء من هذا الصراع على الأقل ، بسبب عدم وجود احد هذه المستويات الثلاثة . فطالما أن الكاميرا هي الراوي دائما ، فنحن لا نشفل انفسنا بفير الاستمرار الزمني للمشاهدة ، والمدة الزمنية للاحداث المروية . وحتى اذا ظهر راو في الفيلم فانه لا يغير من الامر شيئا ذلك أن الكاميرا ستشمله كجزء من العرض نفسه .

وتستطيع الرواية تفطيسة امتداد زمني من الاحداث لا يستطيع الفيلم تفطيته بحكم حدود عرضه الزمنية ، ويؤدى تحكم تقاليد العرض السينمائي الى التأثير على النتاج النهائي لكمية الاحداث المعروضة . ويؤكد ذلك ما حدث بالنسبة للنسخة الصامتة لفيلم « انا كارنينا » ثم النسخ الناطقة بعدها ، حيث اسقط فيها من الاصل الروائي قصة ليفين وكيتي كلية . ويذكر « فيليب دون » كاتب السميناريو المتمرس ، ان الصبى في فيلم « كم كان الوادي أخضرا » لم يكبر ابدا ، ومعنى ذلك هو التخلى عن نصف الرواية ، وأن فيلم الكونت دى مونت كريستو لا يحوى أكثر من ٥٪ من الاصل ، وان كلا من فيلمى « الرداء » و « المصرى » لم يستخدم اكثر من ثلثى أصله الروائي . واذا كانت هذه الكمية المحذوفة تغير من الاصل ، فالاختلافات الكيفية \_ في التحليل النهائي \_ هي التي تضر بالاعداد السينمائي للرواية اكش مما تضره الاختلافات الكمية .

## 

سنتكلم هنا عن الزمان النفسسي بمعنيين على الأقل: الأول يعنى الاختلاف في الاحساس بمعدل السرعة ، والثاني يعنى نوعا من التدفق بلا حدود يصعب قياسه .

ولايضاح المعنى الاول نشير الى اختلاف احساسينا بمقدار معين من الزمن المقاس بالساعة ، اذ يبدو قصيرا اذا كان مزدحما بالنشاط ويبدو طويلا اذا كنا نشغله بعمل غير محبب الى نفوسنا ، رغم أن الزمن الحسابى واحد في الحالتين ، وفي هذا النوع من الزمن الغسبي ننظر الى كلمتى «طويل » و «قصير » من خسلال مقاييس معيارية ، لا مقاييس موضوعية .

وفي هذه الحالة تظل اللغة مناسبة للقيام بعملها ، كما فى رواية توم جونس حيث نجد ان احداث الاسابيع الخمسة التى تشفل ثلثى الرواية الاخيرين تبدو بالنسبة للقارىء وتوم معا ، اطول من احداث العشرين سنة التى تشغل الثلث الاول منها فقط .

كما وجد مخرج الفيلم طريقة أيضا الى التعبير عن مثل هذه الحالة سواء بالتحكم في سرعة الكاميرا أو بالتحكم في إشرطة السيلولويد التي يجمعها معا وفقا للتسلسل الذي يختاره. والمثل على استخدام سرعة الكاميرا للتحكم في الزمن تصوير نمو النبات الذي يتم على الشاشة في لحظات بينما يستفرق في الطبيعة أياما وربما أسابيع . ويمكن الحصول على تأثير عكسي بتوسيع الزمن عن طريق التحكم أيضا في سرعة التصوير حيث يتم تصوير الموضوع بسرعة الكبر فيبدو على الشاشة بسرعة أقل .

وبالتحكم في أشرطة السيلولويد يستطيع الفيلم أن يعبر مثلا عن حالة رجل يبحث يوميا عن عمل دون جدوى بلقطات لاقدام الرجل تسير على أسفلت الشوارع تتداخل مع لقطات قريبة لرجال آخرين يهزون رؤوسهم بالنفي . وبتكرار هذا التداخل أربع أو خمس مسرات نستطيع أن نوحى في بضع ثوان بعملية تستفرق شهورا او حتى سنوات . واذا كان هذا المثل يوضح دور المونتاج في ضغط الزمن فاننا نجد في مشبهد سلالم الاوديسا من فيلم « المدرعة بوتمكين » المثل على استخدام المونتاج للحصول على تأثير عكسى بتوسيع الزمن سواء بالنسبة للمشبهد ككل ، الذي تكاد تمتد فيه السبلالم بلا نهاية ، او بالنسبة لبعض الاحداث داخله مثل لحظة سقوط الام على اثر اصابتها برصاصـــة خلف عربة طفلها . فالوقت الذي سيتفرقه الجمهور المذعور في هبوط السلالم على الشاشة أو تستفرقه لحظة سقوط الأم يمتد الى اكثر من الوقت الطبيعي له وذلك بفضل التحكم في أطوال أشرطة السيلولويد مع وضعها بتسلسل

والواقع أن المرونة المكانية التي يسمح بها المونتاج هي التي تجعل الزمان اكثر مرونة . وبهذا يخلق المونتاج ما يطلق عليه بودفكين الزمان الفيلمي والمكان الفيلمي .

ومن العوامل الأخرى التى تسهم فى تحديد الزمن النفسي للسرد الفيلمى حجم الشاشة ، فالشاشة العريضة على نظام السينما سكوب او ٧٠ مم مثلا تحتاج لمدة أطول فى استيعابها عن الشاشة العادية نظام ٣٥ مم ومن ثم تبدو اللقطة اقصر مما تبدو عليه مثيلتها فى الطول والمحتوى وكل العوامل الاخرى عدا حجم الشاشة الذى يكون من النوع العادى .

واللون: فاللقطة الملونة تبدو اقصر من مثيلتها غير الملونة لأنها تستفرق وقتا اطول في استيعابها .

كما أن للموسيقى والصوت نفس التأثير في أنهما يجعلان اللقطة تبدو أقصر مما لو كانت بدونهما .

والقاعدة السيكولوجية العامة التى يمكن استخلاصهامن ذلك \_ فى رأيى \_ انه كلما زادت كثافة اللقطة أو الفيلم من ناحية الصورة (بالاتساع والحجم واللون) ومن ناحية الصوت (بالموسيقى والحووار والمؤثرات) كانت تبدو اقصر زمنيا بفض النظر عن الطحول الحقيقى لها . وذلك مع مراعاة امكانية المشاهد على الادراك فزيادة الكثافة المذكورة اكثر من اللزم بالنسبة للمشاهد تعنى تأثيرا عكسيا .

وهذه هى العوامل التى يجب على المخرج مراعاتها ومعه المونتير في الحصول على الايقاع المطلوب للفيلم .

ه - الزمن النفسي ( والسيولة الزمنية ) ما أن ندخل نطاق الزمن في سيولته حتى نجد اختلافا حلاا بين النثر والسينما ، حيث لم تعد اللغة مناسبة لهذا النوع من التجربة الزمنية ، وذلك أن الماضي والحاضر ، في حالة السيولة ، يفقدان هويتهما باعتبارهما وحدات منفصلة من الزمن ، ويصبح الحاضر (( موضع شك )) لأنه يبدو عند النظرة الثانية كما لو كان

## ذائبا في الماضي ، وقد طمس الخط الفاصـل بينهما .

فلو اننى تذكرت صورة ذهنية لنفسى داخل القطار في طريقى الى الاسكندرية،ثم استدعيت في ذهنى صحورة اخرى لنفسى وانا اتناول غذائى ، فأنا اعرف أن الاولى صورة عن شيء في الماضى والثانية صورة لشيء حاضر ، لأن صورتى في القطار تتضمن المعرفة بأن الحدث كان في العام الماضى ، وفي نفس الوقت اعلم اننى اتناول غذائى الآن ، وهنا يعمل ادراكى لوضعى الحالى على تحديد صورى الذهنية فيمنع الأولوية لركوب القطار والحضور

ولكن دعنا نفترض اننى وجهت انتباهى لشىء موجود الآن ، وكان أيضا موجود ابالامس في نفس المكان ، بنفس الاضاءة . لو نظرت مثلا الى اللمبة في حجرتى التى تنطبق عليها كل هذه المواصفات ثم اغلقت عينى ولاحظت الصورة الذهنية . كيف لى أن اعرف ما اذا كانت تلك الصورة تشير الى اللمبة الموجودة هنا التى كانت هنا أمس أو اللمبة الموجودة هنا الآن ؟ في هذا المثال ، حيث ينصهر ماضى الشيء بحاضره ، أجد أن صورتى الحاضرة ، لصالح كل الأغراض العملية ، لا تعير التمييز بين الماضي والحاضر اهتمامنا ، ولا تسمح لى المعرفة وضعها الزمنى الصحيح .

وتمثل هذه الظاهرة الخاصة برفع التمييز بين الماضى والحاضر ، تمثل بدقة ، المشكلة التى تواجه الروائيين الذين يرغبون أن يعبروا عن السيولة الزمنية باللغة . فاذا واجه الروائي

حضور الشعور من ناحية وارتفاع الانفصال بين الماضى والحاضر من ناحية أخرى ، كيف يمكنه التعبير عن هذه الظواهر باللغة التي تقوم على الأزمنة ؟

وقد أوضح الباحثون أمثال ((وليم جيمس)) و (( برجسون )) أنه طالما و (( برجسون )) أنه طالما كانت اللغة تتكون من وحدات محددة ومنفصلة عن بعضها لا يمكنها أن تمثل بكفاءة ما هو غير محدد ومتصل ، أننا نملك الاشارة التي تعني أن الشيء ( يصبح ) is becoming وأخرى تعني أن الشيء قد أصبح ) had become ولكن اللغة لا تمدنا بالوسيلة التي تكشف عن ولكن اللغة لا تمدنا بالوسيلة التي تكشف عن الاتصال بينهما (ه) .

أما الصورة السينمائية فانها تكشسف عن سمتين يسمحان للفيلم بمعالجة تقريبية ـ على الأقل - للتعبير عن السيولة الزمنية ، وتتمثل أولاهما في الالفة التي تتعلق بالصورة المدركة للشميء بعد أول معرفتنا به . فعندما ادى جلسومينا في « طريق » فيلليني لأول مرة ، فانما اراها باعتبارها شخصية غريبة على ٤ مجرد فتاة ذات شكل جسدى معين ، ولكن بدون أسم أو تاريخ معروف ، وما أن أتحقق منها كشخصية لها علاقة خاصة بالشخصيات الاخرى حتى أصبح قادرا على أن أضمن ما أعرفه عن ماضيها داخل الشكل المألوف الذي يظهر أمامي الآن . ولست في حاجة الى تجديد معرفتي الشخصية بها في كل لحظة . وتصبح الألفة بذلك وسيلة للاشارة الى الماضي . وهذه الاشارة الخاصية بالماضى تمتزج بالكل الذي يمثله حاضر جلسومينا . وتمثل حركة الفيلم المتصلة سسمته الثانية التى تعينه على الاقتراب من التعبير عن سيولة الزمن . ان الفيلم يبدو لاول وهلة وكأنه يتعلق بأقسام منفصلة بقدر ما تتعلق الرواية بكلمات منفصلة . فبالنسبة للحدود الخارجية للفيلم نجد الكادر ، وداخل الكادر تظهر الخطوط العامة الواضحة للاشياء المعروضة ، وكل منها قد تم تقطيعه كما لو كان بحد الموسى . غير أن تأثير جريان الكادرات يختلف تماما من البداية عن تأثير جريان الجملة ، حيث يمكننى ، على أي حال ، أن أميز في الحالة الاخيرة الوحدات أي حال ، أن أميز في الحالة الاخيرة الوحدات الرحدات التى اجمع بينها في ذهنى لتكوين الصور النهائية لها ، ولكننى على الشاشة أدرك بساطة اللقطة بكل محتوياتها معا دفعة واحدة .

ورغم أن الصورة العقلية والصورة الفيلمية يلتقيان في النهاية (في ترجمة المدرك الحسى) الا انهما يختلفان اختلافا نوعيا مناحية الطريقة التي يتم بها استيعاب كل منهما . ومهما كان انقسام الاماكن المتحركة بين اللقطات ، فان الحركة نفسها تتدفق من لقطة الى اخسرى فتخلق الترابط فيما بينها وتدعمه .

وفى اللحظة التى ننسى عندها حدود الكادر وحدود الموضوع المعروض ، ونتعلق بالحركة فقط . فى هذه اللحظة التى يشغل فيها انتباهنا الحركة وحدها ، وتبدو السمات المكانية كما لو كانت قد غمرها النسيان ، فاننا نصل الى اقصى ما يمكن أن يحققه الفيلم بخصوص

سيولة الزمن . حيث تخرج الحدود من دائرة الادراك ، ولا يظهر اختفاء اللقطة السريع بفضل الديمومة الفامرة لحركتها ، ويبدو الماض والحاضر ممتزجين . ونحقق امامنا بذلك نوعا من القرين المكانى لسيولة الزمن .

ورغم أن الفيلم غير قادر على الاحتفاظ بالوهم لمدة طويلة ، وتؤكد سماته المكانية نفسها أولا ، ورغم أن جاذبيته للعين تفوق جاذبية الزمان للعقل ، ألا أنه ما زال أقرب الفنون غير اللفظية الى ترجمة سيولة الزمن ، وبالجمع بين الألفة والتقدم الخطى للفيلم وما يسمع لنا بانوفسكى « ديناميكية المكان (١٤) يسمع لنا الفيلم بحدس الديمومة بأقصى ما يمكن لغن مكانى أن يفعل ذلك » .

ان الفيلم اذن لا يستطيع أن يترجم سمات التفكي (الاستمارة ، الحلم ، الذاكرة) ولكنه يستطيع أن يجد معادلات مناسبة لنوع الزمن السيكولوجي الذي يتميز بالاختلاف في معدل السرعة (الامتداد ، والاتكماش ، الاسراع ، الابطاء) كما حاول الفيلم أن يقترب من ترجمة ما يعنيه برجسون يسيولة الزمن ، لكنه يفشل نوعا كما فشلت الرواية تماما من قبله ، ويرجع فشل الوسطين – بغض النظر عن اختلاف الجنرية نسبة الفشل بينهما – الى الاختلافات الجنرية بين الاشكال البنائية للفن من ناحية والشعور من ناحية أخرى ،

وعلى اى حال ، فان تحليلنا يسمح بتمييز - صالح للاستعمال - بين الوسطين ، فالرواية

والفيلم ــ كلاهما ــ من الفنون الزمانية . ونكن بينما نجد أن الاساس التشكيلي للرواية هــو الزمن ، نجد أن الاساس التشكيلي للفيلم هــو المكان . وبينما يخف وزن المكان في الرواية التي تشكل سردها من خلال قيم زمانية معقدة ، نجد أن الزمان في الفيلم يخف وزنه ، ويعتمد الفيلم في تشكيل سرده على ترتيب المكان . وكل من الفيلم والرواية يخلق الوهم بالزمان والمكان . والرواية تترجم الوهم بالمكان بالانتقال من نقطة الى أخرى في الزمان . والفيلم يترجم الزمان .

وعلى ذلك فان اكتشاف اسسس تشكيل مميزة بين الوسطين لا يعنى ان ننسى ان الزمان والكان لا يمكن فصلهما على الاطلاق في الاغراض الفنية. ومن الواضح انه من المستحيل الحصول على التأثيرات الكانية في الفيلم بدون تصور للزمانية في الرواية ، فهي مستحيلة بدون تصور للمكان . وكل ما نحاوله هو مجرد وضع نظام لعامل الاولوية والتأكيد بينهما .

## ثالثاً ـ مشكلة الجمهور

لا يكفى تحديد مظاهر الخلاف بين الرواية والفيلم من ناحية الامكانيات التعبيرية لكل منهما وحدها ، ذلك أن كل وسط منهما يفترض مقدما جمهورا معينا، وأذا كان تاريخ الجماليات يبرهن على شيء فأنما يبرهن على استحالة

وجود مجموعة معينة من الاساطير أو الرموز أو التقاليد تستطيع أن ترضى كل الناس في كل زمان ومكان ، وتحدد مطالب هذا الجمهور المضمون الفنى وتشكله م فالأديب - في رأى سارتر \_ وكذلك السينمائي. \_ في رأينا \_ .لا يستطيع أن ينتج بدون جمهور وبدون أسطورة. ويعنى بدون جمهور معين شكلته الظروف التاريخية ، وبدون الاسطورة التي بعتمد الي حد كبير على مطالب هذا الجمهور . وعلى حد قول منديلوفان أكثر الكتاب استقلالا ـ وكذلك السينمائي في رأينا - مشدود الى روح عصره باطواق من حديد . واذا تذكرنا أن الرواية التي تبيع بضعة آلاف تحقق ارباحا كافية بينما يجب أن يصل الفيلم الى ملايين ، أدركنا على الفور مدى سطوة الجمهور على فن الفيلم عنها على فن الرواية • وفي الفيلم ـ كما يؤكد بحث جارفي - نجد أكثر مما نجد في غيره من الفنون أثر القوى الاجتماعية واضحا (٤٧) .

وبسبب سطوة الجمهور على فن الفيلم فان منتجى الافلام التجارية الرخيصة يجدون ما يبردون به أعمالهم في اختلاف طبيعة زبائن الفيلم . ويشيرون بذلك الى الاختلاف في اللوق بين منطقة واخسرى ، وبين المدينة والقرية ، وبين الرجال والنساء ، وبين البالفين والأطفال ، وبين المتعلمين والاميين . ويؤكد بعض الأبحاث الاجتماعية والنفسية أن نسبة كبيرة من المشاهدين تذهب الى السينما لتعيش في حلم يهربون به من واقعهم المؤلم أو غير المرضى .

وقد أدت مطالب الجماهير سواء الحقيقية منها أو الوهمية ، النابعة عن احتياجاتهم أو المفروضة عليهم ، أدت مع مرور السنين الى بناء سلسلة من التقاليد اضافت الى الشرائع المكتوبة شرائع اخرى غير رسمية ، والاثنان معا ، القوانين الرسمية المكتوبة والقوانين غير الرسمية غير المكتوبة والقوانين غير خلق مجموعة من الأساطير نادرا ما توضعموضع السؤال حتى في الانتاج المحترم من الأفلام .

ومن هذه الناحية يهاجم بن هيخت بقسوة صناعة السينما في هوليود التي يطلق عليها صناعة « الكذب المنظم » فيقول : جيسلان من الامريكيين ظلت السينما توجه اليهما المعلومات في كل ليلة بأن المرأة التي تخون زوجها (أو الرجل الذي يخون زوجته ) لن تجد السعادة ابدا . والجنس لا متعة فيه بدون الجاب ، والمرأة التي تستلم للجنس بقصد المتعة فقط ينتهى مصيرها بأن تصبح مومساً أو غسالة . وان كل رجل كان له نشاط جنسى في شبابه يفقد فيما بعد الفتاة الوحيدة التي أحبها بصدق ، وأن كل انسان يخرج على القوانين الموضوعة أو القوانين الالهية لا بد وأن يموت او يدهب الى السجن او يتحول الى ناسك ، او أن يعيد المال الذي سرقه قبل أن يهيم على وجهه في الصحواء . وأن كل من لا يعتقد في الله ( ويجهر بذلك ) يعود الى الحق اما بأن يرى ملاكا أو أن يشاهد شخصا يسبح في الهواء . وأقوى الأشرار قدرة وذكاء يفقد قوته أمام الأطفال الصفار أو رجال الدين أو أمام

ومن الواضح أن هذا « الكذب المنظم » كما سميه بن هيخت \_ هو نفسه \_ تقريبا \_ ما تقدمه السينما التجارية المصرية التي أخذت عن السينما الامريكية تقاليدها . وتلتمس نفس المبرارات لافلامها الهابطة .

ولكن حتى لا نظلم فن الفيلم ينجب أن نذكر أن تقاليدا مماثلة تنتشر في معظم الفنون الجماهيرية . وعندما اكتشف ميرل كورتى مثلا أن الرواية الرخيصة في القرن الـ ١٩ كانت دائما لا تجد علج شرور المجتمع بالهجوم الاجتماعي على المشكلة وانما تجده فيما يبذله أحد الافراد من جهد ، فقد اشار بذلك الى الاصول التي اخذ عنها الفيلم الامريكي الحلول القردية لمشاكل الكون . وكل ما وجده كورتي من تقاليد راسخة في الفيلم الهوليودي كان له نظيره في الجنس الفني السابق مثل : انتصار الفضيلة على الرذيلة ، النهاية السعيدة ، التأكيد على المفامرة ، التشويق ، الميلودراما ، الولاء لله والوطن ، الفردية ، الايمان بمعايير دينية معينة .

وكان على الروائيين الامريكيين الكبار من هيرمان ميلفيل الى وليام قوكنر أن يتحدوا هذه الأساطير الشعبية الشائعة في رواياتهم .

عالم الفكر - المجلد السادس - العدد الاول

ولكن اذا كان من الممكن لهذا النوع الآخير من الروايات ان يجد مكانه الى جانب الروايات الرخيصة فان ارتفاع تكاليف الانتاج السينمائى لا تسمح بهذا القدر من التنوع الذى تسمح به الرواية ، واذا كان شابلن وجريفيت وكابراس قد ناهضوا تلك الرموز التقليدية القدسة ، فانما فعلوا ذلك داخل اطار سيادة القوانين التقليدية ، والا لما كتب لهم البقاء .

...

ومجمل القول انه اذا كان من المكن للفيلمان يستوعب الرواية من الناحية الشمكلية للبناء

المعمارى، فان الخلافات الجوهرية فى الامكانيات التعبيرية بينهما ، التى تجعل كلا منهما فنا بداته ، تحول بينه وبين مطابقة الرواية فى التعبير عن نفس الموضوع . يضاف الى ذلك اختلاف الجمهور كعامل أساسى فى تحديد المحتوى الاسطورى للموضوع ، وتحديد المستوى الفنى كذلك لكل منهما .

ومن هذا يتضح لنا مدى ضخامة المسكلة التى تواجه صانع الفيلم فى الواقع ، عندما يقدم على ترجمة عمل أدبى يحاول أن يكون أمينا عليه ، حريصا على خلق الوجدان المشترك بين من يقرأه ومن لا يقرأه .

## أدباء وفنانون

# صفى لدين لأرموى البخادي

محموا حمل إيحفني

هو صفی الدین عبد الؤمن بن یوسه بن فاخر الأرموی البغدادی – والأرموی نسبة الی ( أرمیة )) مسقط رأس أجداده وموطن أسلافه ، وهی بلدة فی آذربیجان علی بعد ۹۲۱ کم غربی طهران٬۲۹۳ کم جنوبیغربی تبریز و یطلق علیها الآن اسم (( رضائیة )) •

واشتهر باسم البغدادى لانه ولد بمدينة بغداد حوالى عام ( ٦١٣ هـ ١٢١٦ م ) وقيل انه وفد اليها صغيرا ، فكانت مدرج طفولته ، ومعهد ثقافته ، المد فيها بعلوم زمانه ، وفنون عصره ،

فنال قسطا وافراً في الدراسات والتاريخ والحكمة والرياضة حتى أصبح في الطليعة من الأعلام ، وقد اشتهر مع ذلك بجودة الخط فكان من أبرز معاصريه ، اعتمد عليه أمراء الدولة وكبارها في نسخ المساحف وكتابة الوثائق القيمة .

وهكذا كان صفى الدين نجما لامعا وصورة صادقة ، تتجلى فيها البيئة بكل خبرتها ومعارفها في ذلك العصر ، شأن العلماء الذين كان كل منهم بمثابة موسوعة متنقلة ، لا يخطئها باب من المعرفة، ولا يفوتها لون من الثقافة والدراية .

<sup>\*</sup> هذه الدراسة كان الاستاذ الدكتور محمود الحفنى قد اعدها قبل وفاته فى ابريل ١٩٧٣ مضيفا بها الى جهوده الكبيره فى دراسة التراث العربى الموسيقى جهدا علميا آخركرائد من رواد الحركة العلمية الحديثة فى دراسة علـوم الموسيقى العربية والكشف عن دورها الحضارى فى الثقافة العالمية .

وكل هذه المانى والوسائل كانت زاداً لتخصص فى الموسيقى ، فقد كان يجيد الفناء والضرب على العود ، وبلغ فى ذلك القصة التى لم يستطع احد من معاصريه أن يرقى الى ذروتها ، واليه يرجع الفضل في ضبط الأنغام وأدوارها وفى احكام القواعد النظرية ، كما أنه أول من ضسبط تعوين نفم الألحان وايقاعاتها فجعل للنغم حروفاً ، ولازمنة الايقاع أعداداً ، بازاء أجزاء اللحن ، فقد كان حجة فى المعرفة بأحسوال النغم وطبقاتها وادوارها وايقاعاتها .

وقد ورد في بعض مراجع القرن الثامن الهجري (١) في وصفه ما نصه :

وقد أدرك المستعصم ( . ٦٤ - ٢٥٦ هـ ) الحر خلفاء الدولة العباسية والتحق بخدمته في أواخر خلافته فقر نبه اليه، واتخذ منه نديما ، وسلم اليه مفاتيح خزانة كتبه وأذن له بنسخ ما يستجد منها .

وقد جاءت معرفة الخليفة به عن طريق جارية مفتية بارعة الحسن ، كانت تسمعًى (( لحاظ )) يقترن اسمها دائما باسم استاذها صفى الدين ، وقد ترجم لها صاحب « مسالك الأبصار » (٢) بقوله :

« سحر ت فقيل لحاظ ، وملأت نفس كل عاشق مغاظ ، طالما تجلت فجلت الهموم ، وغنت فاقتادت القلب المزموم ، وبرزت فتنة للأنام ومحنة للمستهام ، الا انها لو تقدمت زمانا، كما لو تقدمت افتنانا لأرخصت دناني (٢) ، وصرفت عنانا (٤) ، واعربت بما لم تدع لعريب (د) ، امتنانا ... »

#### وترجم أيضا لصفى الدين قال:

« ابو الفضائل مؤلف ضروب اشستات ومصنف نوب تجمع شتات خدم الخلافة زمنا ، واخد الدنيا لأنفاسه ثمنا وبلغ من علم «الموسيقى» مبلغا ضم له ضمن لحده سائب (١) ، وحاق به لاسحاق أن يظهر المعايب . . . وأغنى في واقعة « هولاكو » بما منح من حسن التدبير ويمن اللفظ في المقادير . . . »

وكانت « لتحاظ » تلازم مجلس الخليفة المستعصم ، غنت يوما أمامه فأعجبه غناءها وسألها عنه فقالت: انه لاستاذها صفى الدين ، فأمر باستدعائه ، فلما قدم عليه وجد فيه الخليفة الفنان العبقرى النابه والمحدث اللبق الرقيق والموسيقار الفذ ، فأدناه منه واصطفاه لمنادمته حتى اصبح عنده أقرب الندماء ، وقد ربط له

<sup>(</sup>۱) مخطوط رقم ۹ ( مكتبة تيمور بدار الكتب الصرية )ينسب الى صفى الدين الحلى التوفى سنة ، ٧٥ ه . مخطوط رقم ٤١١ ( مكتبة اوقاف بقداد )

<sup>(</sup>٢) مسالك الابصار نسخة ايا صوفيا الجزء السادس.

<sup>(</sup> ٣ ) « دناني » جارية يحيى بن خالد البرمكي - كانت مناحسن الجوارى المفنيات رواية للفناء .

<sup>( } ) ((</sup> عنان )) جارية الناطفي ـ من الجواري المحسنات في الشعر .

<sup>(</sup> ه ) « عريب » جارية المأمون ـ وهي مغنية شاعرة .

<sup>(</sup> ٦ ) يعنى (( سائب خاثر )) أحد مشاهير اعلام العرب المفنين من الطبقة الاولى .

وحين غزا المفول بغماد عمام (٢٥٦ هـ ) ( ١٢٥٨م ) قتلوا الخليفة المستعصم وأصابوا بالاحراق والاتلاف كل مافي المدينة ، وام ينج من التخريب فيها كلها الا الحي الذي كان يقيم فيه صفى الدين ، فقد استطاع بحذقه وحسن لباقته وعمق ادراكه للأمور ، وسعة حيلته وقوة فنه أن ينحو به من الخراب والدمار ، ذلك أن (( هولاكو )) ملك المفول حين سقطت بفداد في قبضة يده قسم دروبها ومحالها وذوى الثراء فيها بين أمراء دولته، كلُّ يفعل في حصته مايشاء من الأسر والقتل والنهب ، ووقع الدرب الذي كأن يسكنه صفى الدين في حصة أمير على رأس عشرة آلاف فارس اسمه (بانوانوین) ، وکان قد اجتمع فی دار صفی الدين خلق كثير من ذوى اليسار ، ونحو خمسين فرقة من ارباب الفناء من الجواري المفنيات ، فوقف « بانوانوين » ورجاله على مدخل الدرب ، وقد سئد بالأخشاب والحجارة ، فطوقوا الحي وأمروا أهله بفتح الباب والا أحرقوهم وأبادوهم ، ولم يجرؤ احد على الخروج ، فقال عبد المؤمن: انا أخرج اليه .

ونقل صاحب مسالك الأبصار (٧) ، خبر ذلك عن العز الاربلي في تاريخه عن صفى الدين أنه قال:

« أنا أخرج اليه ففتحت الباب وخرجت اليه وحدى وعلي أياب وسخة ، وأنا أنتظر ألوت، فقبلت الارض بين يديه ، فقال للترجمان : قل له من أنت ؟ أكبير هذا القوم الذي في الدرب ؟ قلت : نعم ، فقال : أذا أردتم السلامة من الموت فاحملوا

انا كذا وكذا وطلب شيئًا كثيرا ، فقبلت الأرض مرة ثانية وقلت :

« كل ما طلب الامير يحضر ، وقد صار كل ما في هذا الدرب بحكمك ، فأمر جيوشك ينهبون باقى الدروب وانزل حتى اضيفك ومن تريد من خواصك ، فأجمع لك كـل ما طلبت ، فشـاور أصحابه ونزل في نحو ثلاثين رجلا ، فأتيت بـــه دارى وفرشت لـــه الفرش الخليفية الفاخــرة والستور المطرزة بالزركش واحضرت له في الحال أطعمة وقلايا وشسوايا وحلوآ واكلت بسين يديه شكشنى (٨) ٤. فلما قرغ من الأكل عملت له مجلسة ملوكيا واحضرت له الأواني المذهبة من الزجاج الجليِّ وأواني فضية فيها شراب مرويِّق ، فلما دارت الأقداح وسكر قليلا أخترت عشر جوق (٩) مغاني كلهن نساء ، وكل جوقه تفني بملهاة (١٠) ، غير ملهاة الأخرى؛ فارتم المجلس وطرب وانبسطت نفسه وتم يومه في غاية الطيبة ، فلما كان وقت العصر حضر أصحابه بالنهب والسبايا ، قدمت له ولأصحابه الذين كانوا معه تحفا جليلة من أواني الذهب والفضة ، ومن الأقمشة الفاخرة شيئًا كثيرا سوى هبات العنوانية الذين كانوا بين يديه ، واعتذرت من التقصير وقلت: جاء الأمير على غفلة ، لكن غدا أن شاء الله أعمل للأمير دعوة أحسين من هذه ، فركب ، ورجعت فجمعت أهل الدرب من أهبل اليسساد وقلت لهم ، أنظروا لأنفسكم ، هذا الرجل غدا عندى ، وبعد غد ، وكل يوم أريد أضعاف اليوم المتقدم ، فجمعوا لي من بينهم ما يساوى خمسين الف دينارا من انواع الدهب والأقمشة الفاخرة والسلاح ، فما طلعت الشمس الا وقد وافاني فرأى ما أذهله ، وجاء في هذا اليوم ومعه نسماؤه ، فقدمت اليه ولنسمائه من الذخائر والذهب والنقد ما قيمته عشرون الف

<sup>(</sup>٧) نسخة ايا صوفيا جزء ٦ ( اخبار صفى الدين عبد المؤمن)

<sup>(</sup> ٨ ) فارسية ( جشنى ) - بالفتح - بمعنى اختبار .

<sup>(</sup> ٩ ) لفظ تركى ــ بمعنى فرقة .

<sup>(</sup>١٠) يعنى: الة طرب،

دىنار ، وقدمت له في اليوم الثالث لانيء نفيسة وجواهر ثمينة ، وبغلة جليلة بآلات خليفية وقلت: هذه مراكب الخليفة ، وقدمت لجميع من معه ، وقلت: هذا الدرب قد صار بحكمك فان تصديُّقت على أهله بارواحهم ، فقال : عرفت ذلك ، ومن اول يوم وهبتهم ارواحهم ، وما حدثتني نفسي بقتلهم ولا سبيهم ، لكن أنت تجهز معى الى حضرة الخان 6 فقد ذكرتك لمه وقديمت شيئا من المستظرفات التي قدمتها لي فأعجبته ورسم بحضورك ، فخفت على نفسى وعلى أهل الدرب وقلت : هذا يُخرجني الى خارج بفداد ويقتلني وينهب المدرب ، فظهر على الخوف وقلت : ما خوند ، « هولاكو » ملك كبير ، وأنا رجل حقير فانى اخشى منه ومن هيبته ، فقال : لا تخف ، ما يصيبك الا الخير ، فانه رجل يحب أهل الفضائل ، فقلت : أنا في ضمانك أنه لا يصيبني مكروه فقال: نعم ، فقلت لأهل الدرب: هاتوا ما عندكم من النفائس وكل ما تقدرون عليه من المقتنيات الجليلة ومن النقد الكثير من الذهب والفضة .... وهيأت مآكل كثيرة طيئبة وشرابا عتيقا فائقا وأوانى فاخرة كلها من الذهب والفضة المنقوشة ، وأخذت معى ثلاث جثوق مغانى من أجمل من كان عندي واتقنهن للضرب ، وابست بدلة من القماش الخليفي وركبت بفلة جليلة ، كنت أركبها اذا رحت: الى الخليفة ، فلما رآني « بانوانوین » بهذه الحلة قال لى : انت وزير ؟ قلت بل أنا مفنى الخليفة ونديمه ، لكن لما خفت: منك لبست تلك الثياب المقطعة الوسخة ، ولما صرت من رعيتك اظهرت نعمتي وامنت ، وهذا الملك « هو لاكو » ملك عظيم وهو أعظم من الخليفة، فما ينبغى أن أدخل عليه الا بالحشمة والوقار ، فأعجبه هلذا مني وخبرجت معه السي منخيم « هولاکو » ، فدخل علیه وادخلنی معه وقال : « لهولاكو » هذا الرجل اللذي ذكرته ، وأشار

الى ، فلما وقعت عـين « هولاكو » على ً قبلت ُ الأرض وجلست على ركبتي " ، كما هو من عادة التتار ، فقال له « بانوانوين » هذا منفني الخليفة ، وقد فعل معى كذا وكذا وقد أتاني بهدية ، فقال: أقيموه ، فأقاموني فقبلت الأرض ثانية ودعوت ـ له وقدمت له ولخواصه الهدايا التي كانت معي ، فكلما قدمت شيئاً سال عنه ثم يفرقه ، ثم فعـــل بالمأكـول كذلـك ، ثم قــال لــى : أنت كنت مفنى الخليفة ؟ فقلت : نعم ، فقال : أيشُ أَجُودَ مَا تَعُرُفُ فِي عَلَمُ الطُّرُبُ ؟ فَقَلَتُ : الحسين أن أغنى غناء اذا سمعه الانسيان ينام ، فقال : ففن لى الساعة حتى أنام ، فندمت: وقلت : ان غنيت له ولم ينم قال هذا كذاب وربما قتلني ، ولابد لي من الخلاص منها بحيلة ، فقلت: يا خوند ، الطرب باوتار العود لا يطيب الا على شرب الخمر ، ولا بأس أن يشرب الملك قدحين او ثلاثة حتى يقع الطرب في موقعه ، فقال: أنا مالى في الخمر رغبة لأنه يشفلني عن مصالح ملكى ولقد أعجبني من نبيكم تحريمه ، ثم شرب ثلاثة اقداح كبار، فلما احمر وجهه أخذت منه دستورا(١١) وغنيته ، وكان معى مفنية اسمها « صبا » الم يكن في بغداد أحسن منها صورة ولا أطيب صوتًا ، فأصلحت أنفام العود على انعام وضربة جالبة للنوم مع زم رخيم للصوت ، وغنيت · فلم اتم النوية حتى رأيته فد نعس ، فقطعت الفناء بغتة وقويت ضرب الأوتار فانتبه ، فقبلت الارض وقلت نام الملك ، فقال : صدقت ، نمت ، تُمَنِّ على الملك أن يُطلق لي الملك أن يُطلق لي السئميكة (١٢) ، قال: وأي شيء هي السئميكة ؟ قلت : بستان كسان للخليفة ، فتبسم وقال لأصحابه: هذا مسكين! منفن اللهمة ، وقال لى الترجمان: لم لا تمنيت؛ قلعــة أو مدينــة ، أيش و بسمتان ! فقبلت الأرض و قلت : يا ملك، هذا البستان يكفي ، وأنا ما يجيء مني أن أكون

<sup>(</sup> ۱۱ ) لفظ فارسى وتركى بمعنى : اذن أو سماح .

<sup>(</sup> ١٢ ) « السميكه » بستان ببغداد كان يتوارثه اولاد الخليفة، ولا يهبونه لاحد .

صغى الدين الأرموى البغدادي

صاحب قلعة او مدينة ، فرسم لى بالسستان وبجميع ما كان لى من المرتب أيام الخليفة وزادنى علوفة تشتمل على خبز ولحم وعلبق دواب تساوى دينارين وكتب لى بدلك « فرمان » (١٦) « بانوانوين » منه أميراً بخمسين فارسا ومعهم علم اسود ، هو كان علم « هولاكو » الخاص به برسم حماية دربى ، فجلس الأمير على راس الدرب الى ان رحل « هولاكو » عن بغداد » .

وقد استند « هولاكو » الى صفى الدين نظارة الأوقاف بجميع العراق ، وربط له ضعفما كان بتقاضاه من الخليفة .

وهكذا يحدثنا صعفى الدين عن منزلة الموسيقي وتأثيرها ، وكيف أنها كانت طريق النجاة من القتل والنُّهب والسُّسبي والابادة والتخريب للدرب الذي يقطنه ، كما يقدم لنا حديثه صورة الدرب جليئة عن ثراء بفداد وما كانت تحتويه من الكنوز والنفائس ، وأن المرء لتأخذه الدهشية والعجب من توافر هذه الكثرة من فرق الجواري المفنيات التي لجأت الى بيت صفى الدين ، وتنوع الاتهم ومهارتهم في العزف والأداء ، ثم لا ننسي تلك الرغبة المتواضعة الدالة على القناعة والزهد ، حين طلب « هولاكو » الى صفى الدين أن يتمنى عليه ، فكان ما تمنيًّاه بستاناً يستظل برهره ويغنى مع طيوره ، لا قلعة ولا حصنا ولا مدينة ، وقد دل ذلك على سياسة تظهر مدى حنكته ، وقلته طمعه أمام الملك الفازى مما يدل؛ على تمتعه بأكبر قسط من الحكمة وثعد النظر.

عاصر صفى الدين عهوداً ثلاثة ، كان موضع من الدين عهوداً ثلاثة ، كان موضع من الدين عهوداً ثلاثة ، كان موضع الدين المويني ، فقد المراد الجويني ، فقد المراد الجويني ، فقد المراد ال

اتصل بعلاء الدين عطا المثلث الجوينى واخيه شمس الدين محمد، وولي في زمانهما كتابة الانشاد ببغداد، وقد نال من النعم المتواصلة والترف العظيم ما لم يتمتع بمثله غير اسحاق الموصلي في العصر العباسي الأول ، ولكن صفى الدين ادركه ما كان يدرك السواد الأعظم من الفنانين من اسراف ومتعة إيام الرخاء ينسى في ظلالهما التفكير فيما عسى ان تتكشيف عنه ايامه المقبلة من الشييخوخة والحرمان وانقطاع المورد .

لم يفكر صفى الدين أيام شبابه وفذه وثرائه في كل العهود الثلاثة التى مربي بها أن يحبس شيئا من ماله لمواجهة تقلبّات الزمن ، حتى اذا سقطت دولة الجوينيين سقط معها حظه وافل نجمه ، حتى نراه يقول عن نفسه :

« . . . . زالت سعادتی وتقهقرت الی وراء فی عمری ورزقی وعیشی ، وعلتنی الدیون وصار لی اولاد واولاد اولاد ، کبرت سنی وعجزت عن السعی » .

وقد دار به الزمن حتى سجن وفاء لدين كان عليه ، يقدر بثلاثمائة دينار .

### آثاره وتصانيفه

قال صاحب « مسالك الابصار »: « وحدثنى الجمال المشرقى (١٤) عنه ، وذكر عدة اصوات له ، منها في شعر المتنبى:

اليوم موعدكم فأين الموعيد في المعتبد في المعتبد في المعتبد في المعتبد في المعتبد في المعتبد المعتبد في المعتب

<sup>(</sup> ١٣ ) فارسية بمعنى : آمر بتوقيع الملك .

<sup>(</sup> ۱٤ ) الجمال المشرقى : هو عمر بن خضر المروف بابن زاده الديسنى ، وهو من الموسيقيين الماصرين لابن فضل الله الممرى صاحب كتاب «مسالك الابصار » .

<sup>(</sup> ١٥ ) « الزيرفكند » من القامات المستعملة قديما من فصيلة (البياتي) يتميز بانشاء ( الصبا ) على « النواه » .

وفي هذا البيت من شعره :

لحسنك من كل القلوب نصيب

﴿ وأنت الى كلُّ القلـــوب حبيب ﴿

ِ وَالْفُنَاءُ فَيْهِ فِي ﴿ الْمُحَيِّرُ مِنِ النَّيْرُوزُ ﴾ (١٦) .

وله في هذا البيت:

قۇاد بنار الوجد والنار منحر تن پد

وجفن بأمسواج المدامسع منفر ق والفناء فيه من « الراست » (۱۷) .

وله في الموسيقي مصنّفان:

(١) كتاب (الأدوار في الموسيقى)

النّعه لنصير الدين الطنوسي محمد بن محمد بن الحسن العالم الرياضي المشهور التوفي سنة ٢٧٢ هـ وهو أول تصانيفه وأشهرها ، النّفه صغيرا يبلغ من العمر نحوا من عشرين سنة .

بمكتبة نور عثمانية بالآستانه رقم ٣٦٥٣ مكنوبة في سنة ٣٦٥٣ هـ ، وهى نسخة مشكولة بخط نسخ جيد في ( ٩٥ ) ورقة ، ومنها بدار الكتب المصرية صورة رقم ٣٤٩ فنون جميلة .

### اولها:

« بسم الله الرحمن الرحيم الحمد الله رب العالمين وصلواته على سيدنا محمد وآله ، أما بعد فقد أمرنى من يجب على امتثال أوامره والتيمئن بالسعى في مرامى خواطره أن أضع له مختصرا في مغرفة النفم وتسنب أبعاده وادواره على نهج يفيد علما وعملا ، فبادرته الى امرته متمثلا . . . . . »

« ولنكتف بهذا القدر من هذا الفن ، تمت بحمد الله وحسن توفيقه ، اللهم صلئ على سيدنا محمد نبى الرحمة وشفيع الأمة و اله الطاهرين وسلم ، في شهور سنة ثلاث وثلاثين وستمائة ، اللهم اغفر لكاتبه ولقارئه ولن نظر فيه وقال آمين يا رب العالمين » .

ومنه نسخ اخرى أشهرها: نسخة مكتوبة سنة ٧٢٧ هـ بخط (عبد الكريم ابن السهروردى، وبآخرها رسم لآلة الجنك).

ونسخة أخرى بمكتبة بودليان باكسسفورد رقم ٥٢١ ( Ms. Marsh ) مؤرخة سنة ٧٣٤ هـ ضمن مجموعة أولها صفحة ١١٨ افرنجى ، مكنوبة بخط يوسف بن نعمان المارديني وقابلها على نسخة بخط الشيخ شهس الدين السهروردى تلميذ المصنف سنة ٢٤٧ هـ .

وبآخر هذه النسخة رسم للعود ورسم آخر لآلة كانت تسمى « النزهه » وهى تشسبه الآلة المعروفة الآن باسم « سنطير » ورسمها :

وسنبين فيما بعد تعريف الحروف الموضوعة بازاء الأوتار في هذه الآلة حتى يمكن للناظر فيها ان يتميز نفمها .

واما صورة العود فلا تختلف عن العود الخشبى ذى الخمسة اوتار المستعمل في وقتنا .

### (٢) الرسالة الشرفية في النسب التاليفية (١٨)

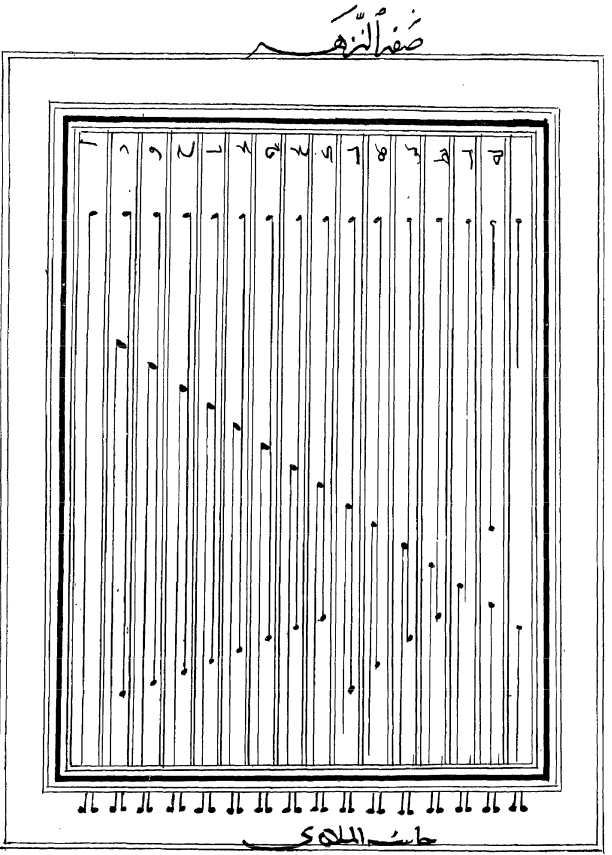
النفها لشرف الدين هارون بن الوزير شمس الدين محمد بن محمد الجويني المتوفي سينة محمد عنه م

<sup>(</sup> ١٦ ) « المحير من النيروز » يعنى من مقام ( بياتي نوروز ) معالتركيز على المنطقة الحادة من طبقة المحير . .

<sup>·</sup> ١٧ ) ( الراست » قديما ، هو المقام المعروف الآن باسم ( راست شرقي ) .

<sup>(</sup> ١٨ ) وهذان المسنفان قام بتحقيقهما الاستاذ غطاس عبد اللكخشبه وداجعهما وقدم لهما د. محمود احمد الحفني ، وهما تحت الطبغ باللهيئة الطافة للتائيقة والتشر ٤ بالقاهرة .

صفى الدين الأرموى البغدادي



244

وأقدم نسخة من هذه الرسالة محفوظة بمكتبة برلين رقم ٥٠٠٦ مؤرخة سنة ٦٧٤ هـ في ( ٨٣) ورقة ، ومنها صورة بمكتبة معهد الوسيقى العربية بالقاهرة .

### اولها:

« بسم الله الرحمن الرحيم وبه العصمة والتوفيق ، أحمد الله على آلائم وأشكره على سوابغ نعمائه وأصلى على النفوس المقدسة من رسله وأنبيائه ، خصموصا على محمد وآله وأصفيائه ، هذه رسالة تشتمل على علم النسب التأليفية على نهج استنبطه القدماء .... »

### وآخرها :

« تمت الرسالة والحمد لله رب العالمين وعلى الله على سيدنا محمد النبى الأمتى وعلى الله الفرة الطاهرين وسلم ، على يدى الضعيف الراجى الى رحمة ربه وغفرانه أبى محمد بن يحيى بن السيد فضل الله الساجوستانى يوم الثلاثاء الخامس والعشرين من ذى القعدة شهور سنة أربع وسبعين وستمائة بمحروسة دار السلام بغداد حامدا الله تعالى على نعمه ، ومصليا على نبيه محمد واله أجمعين » .

### وتوجد عدة نسخ اخرى أشهرها:

پد نسخة بمكتبة طوب قبو سراى الآستانة
 رقم ٣٦٤٧ فى ( ١١٥ ) ورقة بخط فارسى دقيق ،
 ومنها صورة بدار الكتب المصرية رقم ٣٤٨ فنون
 جميلة .

به ونسخة بمكتبة أحمد الثالث باستانبول رقم ٣٤٦٠ بخط الضياء حسين بن أحمد بن محمد مؤرخة سنة ٨٢٧ هـ في ( ٦٨ ) ورقسة \_ ومنها

صورة (ميكروفيلم) بمكتبة المخطوطات بالجامعة العربية بالقاهرة رقم ١٤ مسلسلة موسيقى .

والمادة العلمية في كلا المصنفين نكاد تكون واحدة ، غير أن الأول وهو كتاب « الادوار » اكثر تركيزاً على ادوار الجماعات وهذه تشبه مقامات الألحان في وقتنا هذا وثم على ما اسماه المؤلف في الفصل الاخير (مباشرة العمل) ويتضمن أمثلة لتدوين نفم الألحان الجزئية بحروف تدل على النفم ، ثم بأعداد تدل على أزمنة دور الايقاع ، وكان هذا هو الذي مير كتاب « الأدوار » عن وكان هذا هو الذي مير كتاب « الأدوار » عن أرسالة الشرفية » رغم أن هذه أتى فيها بكثير من أصناف النسب التأليفية في الأجناس اللحنية ، من أصناف النسب التأليفية في الأجناس اللحنية ، لم يوجد في غيرها من المؤلفات العربية في الوسيقى المنير الموسيقى الكبير ») للفيلسوف أبى نصر الفارابي •

والمساهد أن هذين المسنفين قد قرىء اكثرهما على المؤلف فى حياته او روجع على نسخة مقروءة عليه أو على أحد تلاميذه ، فقد أوحظ أن بعضها أكثر كمالاً من بعضها الآخر ، دون أن يجعل لأقدم نسخة منهما ضرورة التمسك بجملة معينة قد تكون غير ممهدة لما يليها أو مكملة لما قبلها ، قلا تخلو بعض النسخ من زيادات على بعضها قد تكون ضرورية لسياق القول .

ومع ذلك ، فان كلا منهما يكمل الآخر في مادته، فما نقص من أحدهما أو ام يكتمل فيه نجده في المصنف الآخر ، والذلك يحتاج الناظر في احدهما لكليهما بوجه عام .

## فأماً كتاب (( الأدوار )) فقد قسمه المؤلف الى خمسة عشر فصلا :

الفصل الأول - في تعريف النفم وبيان الحدة والثقل .

الفصل الثانى - في تقسيم الدساتين (١٩) . الفصل الثالث - في نسب الابعاد .

الفصل الرابع \_ في الأبعاد الموجبة للتنافر . الفصل الخامس \_ فى التأليف الملائم . الفصل السادس \_ فى الأدوار ونسبها . الفصل السابع \_ فى حكم الوترين .

الفصل الثامن ـ فى تسـوية أوتار العـود واستخراج الأدوار منه .

الفصل التاسع في أسماء الأدوار المشهورة الفصل العاشر في تشارك نغم الأدوار . الفصل الحادي عشر في طبقات الأدوار . الفصل الثاني عشر في الاصطحاب غير المعهود .

الفصل الثالث عشر - في أدوار الإيقاع . الفصل الرابع عشر - في تأثير النغم .

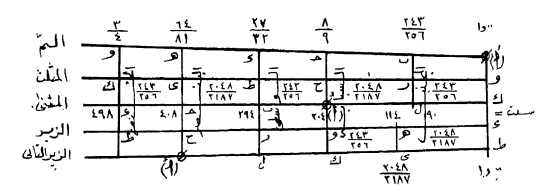
الفصل الخامس عشر \_ في مباشرة العمل .

وعلى غرار من سبقه من كتاب العرب نرى صفى الدين فى كتاب الأدوار يستعمل الحروف الأبجدية فى تمييز النغم و فق ترتيبها فى الاوتار ،

وکان اول عهدنا بذلك فی احدی مخطوطات آبی یوسف یعقوب الکندی وهی « رسالة فی خبر تألیف الألحان (۲۰) » وقد وصف الکندی من النغم فی آلة العود بین مطلق البم وبین سبابة المثنی اثنتی عشرة نفمة من (1) الی (ل) تخرج بقسمة البعد الطنینی بالحدین ( ۸/۸ ) الی بعدین اصفرین ، احدهما بنسبة  $\frac{7}{4}$  = . ۹ سنت ، والآخر بنسبة  $\frac{7}{4}$  ، کما فی الترتیب الفیثاغوری وکل منهما قریب من نصف بعد طنینی ، وکل وتر یحیط بخمسة منها ، علی هذا المثال :

اما صفى الدين فقد قسم البعد الطنينى بالحدين ( ٩/٨ ) الى ثلاثة أبعاد صفاد فصارت الأبعاد الحادثة فى كل وتر سبعة على دساتين محدودة بمسمياتها ، وعدية النفم من مطلق البم الى سبابة المثنى سبع عشرة نفمة .

وقد لجأ فى ترتيب الحروف بازائها بأن جمل لذى الخمسة فى ذى الكل الأثقل ، من مطلق البم الى سبابة المثلث النفمات من (1) الى (يا) ولذى



دساسين العود من رسالة في تُعَير تأليف الأهاف للكندى (العرب الثالث هر)

<sup>(</sup> ۲۰ ) نسخة وحيده ضمن مجموعة رقم ٢٣٦١ Or بالتحف البريطاني ناقصة من أولها مؤرخة سنة ١٠٧٣ هـ عن نسخة تاريخها سنة ٢٢١ هـ بمدينة دمشق ، قام بترجمتها الى اللغة الالمانية دكتور روبرت لاخمان والدكتور محمود احمد الحفنى مع التصحيح والشرح والتعليق طبع ليبزج سنة ١٩٣١ م .

الأربعة من سبابة المثلث الى سبابة المثنى النفمات من (يا ) الى (يح) ، فصارت نفمة (يح) من سبابة المثنى صياحاً بالقوة لنغمة مطلق البم ، ثم جعل النغم في الدور الثانى ، من ذى الكل الأحداً ، على الترتيب الذى تقدم .

غسير أن المؤلئف لم يحديد نسسبا محدودة للأبعاد الصوتية يمكن أن نفرضها أساسا لتعريف السلم الموسيقى فى القرن السابع للهجرة ، وذلك أنه ابتدا في الفصل الثانى بقسمة الوتر الى سبعة عشر قسما على أساس حدود السلم الفيثاغورى القديم المعدل على الوجه التالى:

البعد الطنيني : بنسبة ٩/٨ = ٢٠٤ سنت

البعد المجنّب : بنسبة ﴿ الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله النسبة تحدث ) وهذه النسبة تحدث

من مربع بعد البقية

٢٠٠٦) وتقريُّب بالحدين ( ١٠/٩ )

بعد البقية : بنسبة  $\frac{73}{7}$  = ۹۰ سنت و تقراب بالحدين ( ۲۰/۱۹ )

ثم عاد في موضع آخر في الفصل الثالث فذكر ما ملخصه:

ان البعد الطنينى ، كنسبة (1) الى (د) ، وهو نسبة المثل والثمن ، ويسميه بعد (ط)

وان بعد المجنب كنسبة (1) الى (ج) ، و هو نسبة المثل وجزء من خمسة عشر بالتقريب = (١٦/١٥) ، ويسميه بعد (ج)

وأن بعد البقية فكنسبة (1) الى ( $\psi$ ) وهو نسبة المثل وجزء من تسبعة عشر بالتقريب = (1./19) ، ويسميه بعد ( $\psi$ )

ثم ذكر في المقالة الأولى من كتابه (( **الرسالة** الشرفية )) ما ملخص قوله :

« وأما أرباب الصناعة العملية فأن الأبعاد اللحنية عندهم ثلاثة ، أعظمها (٢١) كل وثمن ( 1/٨) وأوسطها كل وجيزء من ثلاثة عشر ( 1/٨) ) (٢٢) ، وأصفرها الفضلة (٢٢) .

| الم                   | <u>۳</u>      | $\frac{3F}{\Lambda 1} \left( \frac{FF}{FV} \right) \frac{FV}{FY}$                 | القريبا $\frac{\Lambda}{4}$ ( $\frac{17}{17}$ ) $\frac{787}{707}$ | وا<br>م     |
|-----------------------|---------------|-----------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|-------------|
| ٠٠<br>ا لمغلث         | ر             | ه و ر                                                                             | 5 4                                                               | <del></del> |
| المستنين              | v             | 1 E 1                                                                             | L 8 16                                                            |             |
| ا بست بي<br>ا لمسن نو | ٤٩٨           | B E.A - 101 - 192                                                                 | (1)= e (1.2 ) 12V 112-19 9. 0                                     | ٠ - ا       |
| المحاد                | كط            | کو کر غ                                                                           | र्ग र ह                                                           | کط ک        |
|                       | الخنفر        | ع ما ما المام على الدين الا<br>ما مستفات صفي الدين الا<br>در السابع على الدين الا | 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1                          | 1           |
|                       | <i>و رموی</i> | ق مصنفات صفي الذين ال                                                             | دسات مِن العود كا                                                 |             |
|                       |               | زرب السابع 🛭 )                                                                    | ( ال                                                              |             |

<sup>(</sup> ٢١ ) وهو متوسط الإبعاد الثلاثة من المتواليسة العسدديةبالحدود ( ١٠/٩/٨/٧ ) .

<sup>(</sup> ٢٢ ) وهذه يعنى بها النسبة الوسطى من الابعاد الخمسة فالتوالية بالعدود ( ١٥/١٢/١٢/١١/١١) .

<sup>(</sup> ٢٣ ) يعنى بالفضلة بعد البقية بنسبة ( ٢٠/١٩ ) تقريبا .

### صفى الدبن الأرموى البغدادي

والخلاف هاهنا في بعد المجنتَب (1 – ج) وبذلك تصير نفمة (ج) في الوسط بين الوضع الأول بنسبة (1./9) وبين الوضع الثاني بنسبة (11/10) أو بالنسبة (18/17) – وقد تبين ذلك في شرح كتاب الأدوار باستقصاء .

فأما النغم على الوجه الذي حديده صفى الدين على آلة العود فهو على الوجه المبين ادناه:

وقد أوضح صفى الدين فى الفصل الخامس من اصناف الأجناس سبعة للهذه الأجناس بفمازاتها او بحسئاساتها القوية فى اثنى عشر صنفا ، ثم جعل أصنول الجماعات تلك السبعة الأجناس وجعل فروعها من أصناف ذى

الخمس ، فصـارت الجماعات التي يسميها « الدوائر » ، اربعاً وثمانين جمعاً ، منها ما هـو مشهور الاستعمال الى يومنا هذا ، ومنها ما هـو قليل الاستعمال ، ومنها ما هو غير ملائم اصلا .

فأما الأجناس السبعة التي عددها فهي:

وهـ و بعینه ما نسـمیه الآن جنس « عجم » او « جهارکاه »

وهذا هـو الجنسى المسـمى الآن (نهاونـد) أو « عشاق »

وتلك النفم وما يقابلها من صياحاتها فهي على الوجه التالى:

|                                                                  | جوابها                                | النفمه               |           |
|------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|----------------------|-----------|
| مطلق البم وسبابة المثنى<br>بعد ( ح )                             | بط<br>بط<br>با                        | أ<br>ب<br>ح          | بعد ( ط ) |
| سبابة البم وبنصر المثنى<br>الوسطى القديمة من البم ومطلق الزير    | کب<br>کا                              | د {                  | بعد ( ب ) |
|                                                                  | کج<br>کد                              | و<br>{ ز             | بعد ( ط ) |
| مطلق المثلث وسبابة الزير<br>بعد ( ح )                            | که<br>کو<br>کر                        | ح<br>ط<br>ی          | عد ( ط )  |
| سبابة المثلث وبنصر الزير<br>الوسطى القديمة من المثلث ومطلق الحاد | حح<br>مام                             | با<br>بب }           | بعد ( ب ) |
|                                                                  | ۲<br>ک                                | \<br>ا بد<br>ا       | بعد ( ط ) |
| مطلق المثنى وسبابة الحاد<br>بعد (ح)<br>سبابة المثنى وبنصر الحاد  | اب<br>احد<br>الح<br>الد<br>الد<br>الد | به<br>نو<br>نز<br>نح | بعد (ط)   |

٣ \_ (ابوسليك) ب ط ط ا

وهذا هو الجنس الذي نسميه ( كردى )

۲ (راست) ط ج ج
 وهو بعینه جنس (الراست)

ه \_ (نــوروز او ج ج ط حســيني ) ۲ ۲ ۳
 وهو أيضا المسمى الآن ( بياتى )

۲ ـ (غـــراق) ج ط ج

وهو ايضا الجنس المسمى (سيكاه) أو « عراق »

٧ \_ (اصفهان) ج ج ح ب

وهو جنس مركب يشبه ما نسسميه (اصفهان بياتى) \_ يحدث من خلط جنس السيكاه على «الدوكاه» مع جنس (البياتى) ويستعمل في التركيب المسمى بذلك الاسم.

وتلك التسميات الاصطلاحية القديمة نقلناها عن كتاب « الرسالة الشرفية » من المقالة الخامسة ، وقد فصل منها أيضا الصنف السابع الى جنسين مفردين هكذا :

واهــوى ج ج ج ج ج ج ج ب ب ب ۲ ۲ وهو يشبه جنس الصبا المسمئي « مراكب »

زيرافكند جـ جـ ب ١ ٢ ٢

وهو ضرب من جنس ( الصبا ) يسمنى ( كوجك )

وأما أصناف ذى الخمس الاثني عشر ، فهى باعيانها تلك الأجناس السبعة التى فصلناها آنفا مضافا الى كلّ منها بعند طنينى ، أما فى الطرف الأحدة واما فى الطرف الأثقل .

وباضافة كل واحد من هذه الأصناف الاثنى عشر فرعاً في جمع متصل الى كل واحد من تلك

الأجناس السبعة تصير الجماعات التى تؤلئف من كليهما أربعا وثمانين جمعا هى التى كانت تسمى قديما « الدوائر » .

ومن هــذه الجماعات الأربع والثمانين فقد اشتهر فى ذلك الوقت منها اثنا عشر دوراً ، كانت تعرف بأسمائها وهى :

ا \_ (عشياق) الدائرة الاولى .
وهو يشبه في وقتنا هذا
المقام المسمى (اسكى عجم) أو «عجم اصل» \_
ويشبه أيضا مقام اللحن
المسمني (جهاركاه مصرى)

۲ — (نـــوى) الدائرة الرابعة عشرة
 وهو مقام « نهاوند أصل
 » ويشبه أيضا مقام (عشاق دوكاه)

۳ - ( ابوسلیك ) الدائرة السابعة والعشر ویشبه مقام ( کردین ) >
 اصله و فرعه من جنس ( الکردی ) فی جمع متصل

الدائرة الاربعون ٠ وهو مقام ( راست شر وهو مقام ( راست شر قي ) او هو بعينه مقام ( مجلس أفروز ) متى أخذ على اساس نفمة « اليكا

م - (عسراق) الدائرة التاسعة والستو وهذا بعينه مقام ( العراق ) مع استعمال هيئة ( العراق ) على نغمة ( السيكاه ) الضا .

٦ - (اصفهان) الدائرة الرابعة والأربعون وهو بعينه مقام (يكاه)

ـ ويسمى بتلك التسمية في تونس والمفرب .

۷ \_ (زیرافکنـــد) الدائــرة التاســــــعة وا
 لخمسون

وهو مقام (نوروز بیاتی) مع تشبیه بجنس (الصبا) على «النوا» ـ وهذا مع تشبیه بجنس اللهامات القلیلة

الاستعمال في مصر.

### منى الدين الأرموى البغدادي

۸ - (بسنورك) الدائرة السبعون وهو من الألحان القريبة الشبه بلحن (الحجازكار) وهو أن يجعل أصله جنس (حجازكار) على «الراست» وفرعه جنس (راست) على «النوا» و (بياتي) على «البو سليك» - وهو قليل الاستعمال في مصر.

٩ \_ (زنكوليه) الدائرة الثانية والاربعون ويشبه هذا مقام اللحن المسمى (راست مرصعً) أو «سنبله راست» \_ أصله جنس « راست»

و فرعه ( حجاز كار ) على « الچهاركاه » في طريقة مقام ( چهاركاه تركي ) .

الدائرة الخامسة والستون وهـو طريقة في مقام وهـو طريقة في مقام (سوزدل) على اساس نغمة « العشيران » وهو من فصيلة ( الحجاز ) .

الدائرة الثالثة والخمسون وهـ وطريقـة مقـام وهـ وطريقـة مقـام (بياتي نوروز) على (العشيران) أو هو طريقة مقام (بياتي نوروز) على « الدوكاه » .

۱۱ - (حجازی) الدائرةالرابعةوالخمسون وهو شبیه بطریقة المقام المسمی فی وقتنا هذا (شسوری) من فصیلة (البیاتی).

وهنا يلزمنا ان ننوه بأن جنسى ( الحجاز والحجاز كار ) لم يستعملا فى الألحان العربية الابعد القرن السابع للهجرة ، ولذلك نجد فى تلك الدوائر الأربع والثمانين بعض ما يمكن ان يستبدل فيه جنس ( السيكاه ) بأحد ذينك الجنسين على الوجه المشهور فى مقام اللحن .

وكانت توجد غير هذه الأدوار الاثنى عشر المشمهورة ستة من أصناف المركبات كانوا يسمونها «أوازات» جمع «أوازر»» (٢٤) ــ ويعنون بالأوازات بعض مقامات الألحان المركبة التامة أو الناقصة مما لاتدخل في عداد الجماعات على الترتيب الطبيعي .

والأوازات في عهد صفى الدين ستة وهي:

( کو اشت - کردانیة - نوروز - سلمك - مایه - شهناز ) .

وقد شرحت كل هذه في أماكنها من كتاب (الأدوار) بعد تحقيقه .

•••

وكما لجأ صفى الدين الى تعريف النفم بالحروف الأبجدية تباعا على الوجه الذى قدمناه قبلا ، فقد اتبع أيضا فى تعريف ازمنتها الأعداد الهندية بالحساب ، وذلك حتى تدل هذه الأعداد على ازمنة النغم فى ادوار الأيقاعات .

فالعدد (۱) وهو الخفيف المطلق (۸/۱) كان يدل على أصغر الأزمنة فرضا ، ويشسبه ما يرمز له الآن بالعلامة م

والعدد (٢) وهو الخفيف الأول (1/٤) كان يدل على ضعف ذلك الزمان الأصغر ، ويشبه ما يرمز له الآن بالعلامة

وكلا هذين العددين يتألف منهما بالتضعيف أو الجمع العددان: (٣) ، (٤).

<sup>(</sup> ۲۲ ) أوازه - لفظ فارسى بمعنى صبوت أو جمساعة نغممحدودة ، ويعنى جلبة أو شهرة .

وَنَدَانَهُ المِنْ عَبْراً عَادِّنَا الْمَادِ وَالْعَالَةُ الْمِنْ الْمَادِ وَالْعَالَةُ الْمِنْ الْمَادِ وَالْعَالَةُ وَالْمَا الْمَالِيَ الْمَالِيَ الْمَالِيَ الْمَالِيَ الْمَالِيَ الْمَالِيَ الْمَالِيَ الْمَالِيَةِ وَالْمَالِيَ وَالْمَالِيَ وَالْمَالِيَ الْمَالِيَةِ وَالْمَالِيَ الْمَالِيَةِ وَالْمَالِيَ الْمَالِيةِ وَالْمَالِيَةِ وَالْمَالِيةِ وَالْمِلْمِيقِيقِ وَالْمَالِيةِ وَالْمَالِيةِ وَالْمِلْمِيلِيةِ وَالْمَالِيةِ وَالْمَالِيةِ وَالْمَالِيةِ وَالْمَالِيةِ وَالْمَالِيةِ وَالْمِلْمِيلِيةِ وَالْمَالِيةِ وَالْمَالِيةِ وَالْمَالِيةِ وَالْمَالِيةِ وَالْمَالِيةِ وَالْمِلْمُ وَالْمُلْمِيلِيقِيقِيقِ وَالْمِلْمُ وَالْمِلْمُ وَالْمِلْمُ وَالْمِلْمِيلِيقِيقِيقِ وَالْمِلْمُ وَالْمِلْمُ وَالْمِلْمُ وَالْمِلْمُ وَالْمُلْمِلِيلِيقِيقِيقِ وَالْمِلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُلِمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُلِمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْم

« صورة فوتوغرافية من المخطوط رقم ( ٢٨٨ ) «فنون جميلة»بدار الكتب المصرية نسخة مؤرخة سنة ٧٢٧ هـ بخط عيد الكريم بن السهروردى ( كتاب الأدوار ) لصفى الدين الأرموى المتوفى سنة ٦٩٣ هـ » .

صفى الدين الأرموى البغدادي

والمدد (٣) هو مجموع زمانی الأول والثانی وهو الذی يرمز له بالملامة ٩٦٠ او العلامة ٩٢٠ او العلامة والملامتين ٩٦٠ او بعكسهما تبعاً لموقعه فی دور الایقاع ٠

والعدد ( } ) هو الزمان الذي يساوي ضعف الثاني أو أربعة أمثال الأصفر ، وهو ما يرمز له في التدوينات بالعلامة من أو بعلامتين أو أكثر من تلك .

وعلى هذا القياس يميز العدد (٦) وكذلك العدد (٨) وأيضا العدد (١٢) وما زاد على ذلك.

وكان الفرض من استعمال هذه الاعداد هو ايجاد طريقة ممكنة لتدوين الألحان ـ وتعد هذه اقدم ما وصل الينا عن العرب في تدوين هيئة لحن محدود النغم والايقاع .

غير انها كانت مع ذلك طريقة تحتاج من الناظر فيها الى حنق وأن يكون بصيراً بالنغم والايقاع حفاله فالعدد (٦) مثلا متى وجد بازاء جزء من اللحن أو بازاء نغمة واحدة فليس هو فى ذاته تلك النفمة فقط ، بل انما يلزم الناظر في ذلك أن يشئبع تلك النغمة بما يجاورها بحسب ما يقتضيه سير اللحن ومثال ذلك : قوله (طريقة من نوروز في ضرب الرمل):

طرر معترف و فرف و فرف المارية المارية المارية المناطقة المنطقة المنطق

غالم الفكر \_ المجلد السادس \_ العدد الاول

فهو يعنى بذلك أن نغم اللحن من مقام ( نوروز ) وايقاعه من ( الرمل ) ، وهذا الايقاع كانوا يستعملونه في القرن السابع للهجرة على الوجه الذي يستعمل به الآن اصول ( سنكين سماعي ٢/٤) .

وانا نلاحظ أنه صديًر ذلك الصوت بطريقة له هكذا:

ومعنى ذلك أن هذه النغم يحيط بها اربعة أدوار في أيقاع الرمل ( ٨/١٢) وأن :

نفمة يه هى نفمة النوا ـ بفرض ان نفمـة (1) = (1)

نفمة يب هى نفمة الجهاركاه نفمة ى هى نفمة السيكاه نفمة ح هى نفمة الدوكاه

فالعدد 7 بازاء كل من النغمات (يه ، يب ، ي ) كي ) ليس قاصراً على كل منها في نقرة واحدة بل

انما يجب أن يشبع كل منها بالنفمة التى تجاورها فى حدود نصف دور الرمل .

فأما دور ( الرمل ) فقد كان يؤخذ في القرن السابع للجهرة بتوالى النقرات ( الرسم ادناه ) :

واما ( نوروز ) فهو يعنى به مقام ( بياتي نوروز ) على أساس نغمة ( الدوكاه ) باستعمال ( بياتي النوا ) فرعا له - وهو بعينه مقام ( عشيران ) مع اختلاف الطبقة .

فمتى روعى عند النظر في التدوينات التى وضعها صفى الدين في نهاية كتابه (الادوار) تمييز النفم وأزمنتها فى دور الايقاع وامكان تهيئتها فى التلحين على أسلوب مقام اللحن الموضوع أمكن أن يأتى الناظر فيها بأصح هيئة لحنية للدور.

وفي ذلك الصوت الذي تبين يجب أن نلاحظ

ضفئ الدبن الارموى البغدادي

ان الاجزاء الصحيحة لتقطيع الشعر فيه على ذلك الايقاع في الاربعة الادوار هو:

یه یب ی یب ی ح نوا جهارکاه سیکاه جهارکاه (سیکاه دوکاه کجهارکاه

وقد تبين تدوين هــذا الصــوت في شرح كتاب « الادوار » ، على التسوية الصغيرة التي يكون فيها نفمة ( العجم ) مساوية تمديد ( وصول Sol ) ونفمة ( الكردان ) مساوية تمديد ( لا La ) وبذلك تصير نفمة ( ح ) وهي « الدوكاه » اساس اللحن ، مساوية تمديد نفمة ( سي Si) الوسطى .

• • •

أما كتاب الرسالة الشرفية - نقد جعله الولف خمس مقالات :

المقالة الاولى : فى الكلام على الصوت ولوا حقه وفى شكوك واردة على ما قيل فيه .

المقالة الثانية: في حصر نسب الاعداد بعضها الى بعض ، واستخراج الإبعاد ونسلها المستخرجة من نسب مقاديرها ومراتبها في التلاؤم والتنافر ، واسمائها الموضوعة لها .

المقالة الثالثة : في اضافات الابعاد بعضها الى بعض وفصل بعضها عن بعض واستخسراج الاجناس من الابعاد الوسطى .

المقالة الرابعة : في ترتيب الاجناس في طبقات الابعاد العظمي وذكر نسبها وأعدادها .

المقالة الخامسة : في الايقاع ونسب أدواره والاشارة الى كيفية استخراج الالحان بالصناعة المملية .

وأشهر هذه ما جاء فى المقالة الثالثة \_ فقد عدد فيها أصناف الاجناس القوية على حدود من المتواليات بالحساب بنسب طول وتر محدود ، يمكن بها متى أعيدت من الجانب الاخر على أساس مقادير النغم ذواتها أن يعرف الملائم من الاجناس وغير الملائم .

ومن أمثلة ذلك ترتيب أبعاد أصناف الجنسى المتصل الأوسط ثم الاشد .

قال (۲۱) :

« ولنفصل منه (۲۷) كلا و ثمن كل المهم من من الباقى كلا و تسنع كل المهناء فيبقى كل وجز من خمسة عشر جزءا من كل " ، ويسمى المتصل الأوسط (۲۸) .

وترتيب اصنافه السته واعداده على هذا المثال:

<sup>(</sup> ٢٥ ) العدد ١٨ كما في المخطوط هو العدد ١٢ مضافا اليهلازمة خارجه عن دور الايقاع .

<sup>(</sup> ٢٦ ) انظر صفحتى ٣٨ ، ٣٩ من المخطوط رقم ٣٤٨ ( فنونجميلة ) بدار الكتب المصرية عن نسخسة طبوب قبومراى بالاستانة رقم ٣٦٤٧ .

<sup>(</sup> ۲۷ ) يمنى : ولنفصل من بعد ذى الاربعة .

<sup>(</sup> ٢٨ ) التصل الاوسط هو الجنس الذي يستعمل بدلا من ذي الدتين على الترتيب الفيثاغوري القديم ، فيؤخذ في المتوالية، المددية بالحدود ( ٣٢/٣٠/٢٧/٢٤ ) وهو هيئة جنس ( المجم ) .

| L   |                   | (5) |                | ( <del>-</del> |      | <i>(ت</i> ) |       | ( <b>أ</b> ) |               |
|-----|-------------------|-----|----------------|----------------|------|-------------|-------|--------------|---------------|
| 31  | منتظمين           | 140 | 1 10           | .188           | 1 9  | 17.         | 1 /   | 14.          | المنف الأول   |
| S   | منتظ<br>فيرتستا   | ۲۷  | 1-9            | ψ,             | 1 10 | 40          | 1 1   | 47           | المنف الثاني  |
| [ ] | منتيظر<br>عيرمسال | 14. | \ <del>\</del> | 140            | 1 10 | 158         | 1 -1  | ۱٦,          | المنفالثاك    |
| بال | مندفامة           | ٢٤  | 1 /            | ۷٧             | 1 =  | ۳,          | 1 10  | ١, ١         | المنف الرابع  |
| لم  | عارسنا            | 10  | 1 10           | 17             | 1 1  | ١٨          | 1 1   | ۲۰           | المنفالخاس    |
| طم  | عيرت              | ۲۲  | 1 - 9          | ٤,             | 1 1  | १०          | 1 1/4 | ٨٤           | الصنف الشاد س |

فهـــذه الأصناف الســـتة هي في الحقيقــة الأنواع الثلاثة من الجنس المتصل الأوسط .

فالصنفان الأول والخامس ، متى أعيدت فيهما الحدود من الجانب الأحكة فأنه يحدث منهما حدود نفم النوع الثالث من الجنس المتصل الأوسط .

والخامس منهما اصح فى ترتيب الأعداد ، ويخرج منه الجنس المسمى في وقتنا هذا (كردى) ، على الأساس (سى Si ) من المتوالية بالحدود:

وأيضا فالصنف الرابع مد و اصل متوالية ذلك الجنس ونوعه الأول ، على الأسساس (صول Sol ) في المتوالية بالحدود:

بتوالى النفمات (صول) (لا) (سي) ( دو )

وهذا هو الجنس المعروف الآن باسم جنس ( العجم )

والصنف السادس كالرابع أيضا ، فهو هذا الجنس بعينه محولا على الأساس (رى Re ) في المتوالية بالحدود:

#

((

بتوالى النغمات (رى) (مى) (فا) (صول)

والصنفان الثانى والثالث ، يخرج منهما نفم النوع الثانى من ذلك الجنس ، والثانى منهما أصح في ترتيب الاعداد ، وهو الجنس المسمى في وقتنا هذا ( نهاوند ) من المتوالية بالحدود :

بتوالی النفمات (۲۷/۳۲/۳۰ (دو) (ری)

وأما الجنس المتصل الأشد وهو ما نسمية « المتصل الثالث » ) فقد عدد أصنافه بقوله :

« ولنفصل منه كلا وتسلع كل أثم نفصل من الباقى كلا وعشر كل أفيقى كل وجز من الباقى كل المتصل أحد عشر جزءا من كل المتصل الثالث ) (٢٩) .

فهذه الستة الأصناف هي بالحقيقة الأنواع الثلاثة للجنس المتصل الأشد وهو جنس (الراست) على اساس النفمة (لا) أو (ري) .

فالصنفان الثالث والرابع ، متى أعيدت فيهما الحدود من الجانب الآخر فكلاهما النوع الاول من جنس ( الراست ) .

والرابع اصح من الصنف الثالث في ترتيب الأعداد ، فيؤخذ على الأساس (رى Re ) من المتوالية بالحدود :

17/11/1./1

#

من النفمات (ری) (می) (فا) (صول)

والأول والثانى \_ كلاهما النوع الثانى من جنس « الراست » \_ وهو جنس ( البياتي ) .

والثانى أصح فى ترتيب الأعداد من الصنف الاول ـ ويؤخذ على الأساس (سى Si ) فى المتوالية بالحدود:

رشرت اصطافه واعدادها على هذا المثال :

|                 | (5)  |        | ( - 4.) |       | (ب) |                  | <u>(i)</u>  |                 |
|-----------------|------|--------|---------|-------|-----|------------------|-------------|-----------------|
| مذركلم مسال     | į I: | 1 -11  | ۱۸۰     | 1 -   | 191 | 1 - 4            | <b>c</b> c. | الصنف الاولــــ |
| ميرطر<br>مدرددا | ۲۰.  | 1 -1-  | ۲' ۲'   | 1 -11 | ۲.3 | 1-9              | ٤٠          | المندالالــــ   |
|                 |      |        |         |       |     |                  |             | العبف الثاليات  |
| منعظم آرا       | ٣    | 1-1    | ١.      | 1+    | 11  | 1 11             | 15          | العنف الرابـــع |
| だが強             | ۴۴   | ( - '' | ١٦      | 1+    | ۶.  | \ <del>'\.</del> | ٤ź          | الصفالفاسس      |
| هذر مشدطم       | ٠٢٠  | 1+     | 94      | 1 -4  | 11. | 1 -1             | 10          | الصف الساءم     |

<sup>(</sup> ٢٩ ) المتصل الثالث ، ويسمى ( الاشد )) ، وهو الجنس القوى المستقيم السمى ( راست ) في أفضل متوالياته .

((

/ ٣٦/ ٣٣ ξ.

من النفمات ( سی ) ( دو ) ( ری ) ( می

فأما الخامس والسادس فهما ايضا النوع الثالث من جنس الراست فيما نسميه الآن جنس (سيكاه) أو «عراق » .

والخامس منهما أصح في ترتيب الأعداد فهو

هذا الجنس على أساس تمديد النفمة (دو Do ) بمعدل ١٣٢ ذبذبة في الثانية، من المتوالية بالحدود:

٣٦ / ٣٣ # # (می) (فا) (دو) (دی)

فهذه هي الأصناف الستة التي تخرج من الجنس المتصل بنوعيه الاوسط والاشد ، فثلاثة منها هي انواع جنس (العجم) وثلاثة هي انواع جنس (الراست) .

ومع ذلك فقد اشتهر من مؤلفات صفى الدين كتاب ( الادوار ) كما تقدم القول فيه .

المرابي والرسطان والرسان والروائع والمنافرة والمستعرف والمرافية والمرافية والمستعرف والمرافية والمتافرة

# عرض الكنب



# الأيديولوجت، والنطبيق تطوّرالشيوعية الصينية

عرض وتحليل: الدكة ورة حورية مجّاهد

وقد نشر الكتاب أولا سنة ١٩٧٠ بو اسطة (Praeger Publishers Inc." في نيويورك ثم بو اسطة (Pall Mall Press) في لندن بو اسطة (Pall Mall Press) في لندن بو الكتاب في ٣٥٩ صفحة من الحجم المتوسط ، وينقسم الى ثلاثة أبواب بالاضافة الى المقدمة والخاتمة ، ويتناول الباب الأول الابعاد التاريخية والثاني الابعاد الايديولوجية والثالث يتناول الايديولوجية والتطبيق مند والثالث يتناول الايديولوجية والتطبيق مند

فى مقدمة الكتاب القصيرة يوضح الولف هدفه من هذا الكتاب ، وهو تفسير ظاهرة الشيوعية الصينية ببحث جدورها الثقافية. مؤلف الكتاب استاذ مساعد للعلوم السياسية في جامعة نيويورك ، ورئيس برنامج دراسات شرق آسيا الخاص بكليـــــــة وقد ولد في شمال الصين واكمل دراسته الجامعية في جامعة تايوان الوطنية ، ثم حصل على درجة الماجستير من جامعة جنوب الينوى بالولايات المتحدة الامريكية ، ثم على درجة دكتوراه الفلسفة من جامعة كولومبيا حيث قام أيضا بالتدريس بها . وقد اشترك في تأليف كتاب الصين اليوم (China Today) نقوم بتكملة دراسة مقارنة التطور السياسي في الصين واليابان .

James Chieh Hsiung

Ideology and Practice: The Evolution of Chinese Communism, Pall Mall Press, London, 1970.

وهو في هذا مدفوع بالاعتقاد بأنالماضي والحاضر القديم والجديد « والصينى » و « الماركسي » تفسر ككل عضوى معقد لايمكن تفكيكه ودراسة أى جيزء منه على حيدة . وعليه فالكتاب لا يتناول فقط التكوين المفهومي لأيديولوجية بكين ، ولكن أيضا وظائفها العملية ، ويقوم بذلك في نطاق الاستمرار الثقافي والتغير . وكجزء من عملية التفيير الثقافي الممتد في الصين الحديثة الشيوعية واجهتها نفس المشاكل التي واجهت من قبل الافكار والأيديولوجيات الاخرى المستوردة وهي تتضمن : مدى التكامل والتناسق المفهومي والوظيفي بين العناصر الثقافية القديمة والجديدة ، والطريقة التي بموجبها الجديد يكمل القديم ، والعكس . ويوضح المؤلف أنه لن يتعرض للسموال الاول حيث يتضمن مسائل معقدة متشابكة تخرج عن نطاق هذا الكتاب ، ولكنه يتعرض لمشاكل اساسية على راسها: لماذا خيبت الكونفوشية امل الصين الحديثة ؟ ماذا قدمت الماركسية اللينينية للمثقفين الصينيين الراديكاليين ؟ كيف اصبح ماو ماركسيا وزغيما للحركة الشيوعية الصينية ؟ كيف تطورت الشيوعية الصينية في ظل ماو ؟ ما معنى فكر ماو ، وما هي الجدور الايديولوجية للثور ، الثقافية ، وما هي الجذور الثقافية والوظائف العملية لأيديولوجية بكين ؟ وأخيرا ما هو الوضع الايديواوحي للصين الشيوعية اليوم ، وما شكل المستقبل القريب ؟

وقد بدأ المؤلف بداية علمية حيث تناول تعريف مفهوم الايديواوجية ، واستعرض العديد من المفكرين الفريين ، وبين أن التحيز الثقافي الفسربي يجعل هذه التعريفات غير صالحة للاستخدام عند بحث أيديولوجية الصين .

والمؤلف يركز على أهميسة وأولوية الأيديولوجية على التنظيم ، ويرى أنه من الخطأ وضع التنظيم قبل الأيديولوجيسة في الأهمية عند بحث الصين كما هو الحسال بالنسبة للغرب ، حيث التنظيم ما هو الاوسيلة للوصول للاهداف ، والأيديولوجيسة عبارة عن أهداف تقدم وصفات .

ويشير المؤلف الى الاتجاهات الاربع التى تميز الصين الشيوعية عامة والأيديولوجية خاصة وهي :

( 1 ) نظرية الفصل التام التى تنكر أى استمرار كان مع الماضى . وتركز على قيام الشيوعيين بانشاء أمة جديدة تنفصل عن الثقافة الماضية .

(٢) نظرية « التاريخ يعيد نفسه » التى تنظر الى النظام الشيوعى كالدورة الأخيرة من تغير الأسر الملكية .

(٣) اتجاه « الدراسة النصوصية » التى تقارن كتابات ماو بكتابات ماركس والكتاب الماركسيين الأوائل واوضاع الثورة الصينية مع مضمون الماركسية اللينينية المتزمتة .

( ) اتجاه « الاصالة » الذى يتشبابه مع الاتجاه السابق ، ويرمى الى توضيح ما اذا كانت الماوية تتضمن عناصر جديدة متميزة أو انها مجرد اعادة صياغة للاوضاع الماركسية اللينينية القديمة .

ويرى المؤلف أن كلا من هذه الأساليب التحليلية له ميزته ، ولكن كل منها له نقائصه . فالأولى مبسطة للفاية وتباط الأمور أكثر مما يجب . والثانية قد تغفل المشاكل الجديدة وما يترتب عليها ،والثالثة في تحليلها للنص قد تفغل الحقائق الصينية

والتطبيق ، والرابعة قد تغفل التغييرات التي طرأت مع التطبيق . ويؤكد أنه خلال التاريخ الثقافي للصين فان القيمة الأساسية كانت تركز على التوفيق والتوليف بدلا من الاصالة التي يهتم بها الفرب ، وان هذا هو التقليد الـذي سار عليه كونفوشيوس ولم يخرج عنه حتى ماو نفسه .

ويؤكد المؤلف أن المدراسة الأكثر توازنا وفاعلية للشيوعية الصينية يجب أن تأخل في الاعتبار « العوامل البيئية » مثل الخلفية الثقافية والقوى التاريخية ، ويجب أن تحتفظ أيضا بوعى عن تشابك المثلين والأحداث بين الاعتبار ايضا الجذور الثقافية والقيم المقننة للالدولوجية . فبدلا من الجدل حول ما اذا كانت الشيوعية الصينية فريدة أم لا يجب أن يقوم ببحث مدى التناسق والتكامل بين القديم والجديد ، وبين الصينية والماركسية والوسائل التي عن طريقها امتزجت وتطورت أفكار ماركس على من الأيام كرد فعل لتفسير الظروف . ومع أن ماو ظل مواليا للمبادىء الماركسية الأولى الا أنه في ظروف مختلفة ، أعطى معان جديدة وتركيزا جديدا للمفاهيم مثل الصراع الطبقى وخطر الشعب والمركزية الديموقراطية . ودراسة الشيوعية الصينية ، كما يوضح المؤلف ، يمكنها أن تسنتفيد من اتجاه قائم على ترابط فـــروع المعرفة : علم الاجتماع ، الانثروبولوجيا الثقافية والفلسفة السياسية والتاريسخ والتحليل اللفوى . والمؤلف في هذا لا يأتي بالجديد حيث أن هذا الاتجاه أصبح رئيسا في العلوم السياسية في دراسة النظم السياسية والحياة السياسية ،

في الباب الأول عن الأبعاد التاريخية يناقش الؤلف تفكك الوضع التقليدي . فيوضح كيف أن الصبن القديمة كانت تتمتع بنظام اجتماعي متماسك وهادىء نسبيا . وانه ليس صحيحا القول بانه قبيل الشيومية كانت الانتفاضات الاجتماعية والسياسية الوحيدة هي تفييرات الأسر الملكية وثورة الفلاحين . فقد مرت الصين في تاريخها الطويل قبل الثورة يخمس فترات من التغيير الثورى : توحيد الصين على يد أول امبراطور لأسرة تشمين المستمد ( ٢٢١ \_ ٢٠٩ قبل الميلاد ) ، محاولة انشاء ثقافة ارستقراطية أثناء فترة الأسر الست ( ٢٢٢ - ٥٨٩ ) ، محاولة أسمرة سونج احلال طليعة متعلمة من الطبقات الدنيا محل الطبقة الارستقراطية الحاكمة ( ٩٦٠ -T'aiping ۱۲۷۹ ) ، وعصیان تایبینج كمحاولة لاقامة دولة دينية اشتراكية (١٨٥٠ -١٨٦٤ ) ، والحركة القومية التي سيبقت الشيوعية والتي بدأت بثورة دكتور صن يات وانتهت بحركة San Yat-sun ٤ مايو سنة ١٩١٩ وسبقت ظهور الشيوعية الصينية . ويشير المؤلف الى انه باستثناء بعض الحركات مثل عصيان تايبنج المعادية الكونفوشية فان هذهاى الكونفوشية كانت قبل ظهور الشبيوعية للسلطة أهم نظم الأفكار قوة وانتشارا ، فلم تقم اية اسرة ملكية منك تشبين بالقطيعة مع تقليد الكونفوشية كما فعل الشيوعيون الحديثون . فالكونفوشية جددت نفسها بتغيير الأسر الملكية واستوعبت الفلسفات والأديان الاخرى . . فالثورة الشيوعية الصينية بلا شك أول ثورة نجحت في معارضة التقليد الكونفوشي .

ويعقد المؤلف المقارنة بين الكونفوشـــية والماركسية موضحا أن كليهما ينظر للتاريخ

على أنه يطور نفسه • فالأولى ترى أن الفرد يعيش في عوالم ثلاثة في نفس الوقت (العالم الروحي ، الطبيعي، والإنساني أو الاجتماعي). يينما لجأ هاركس وانجلز الى استخدام المادبة الجدلية من وجهة نظر التطور التاريخي في المجتمع الفربى ، وقد نظرا الى الوضع في الصين في القرن ١٩ نظرة مختلفة ، حيث نظر اليها كوضع ساكن يجب أن يعتمد التفير فيه على عامل خارجي ينتج عن فرض تغلفل الفرب الراسمالي ، وقد كان ماو متفقا مع هذا الرأى سئة ١٩٣٩ .

فنجاح الثورة الصينية الشيوعية يعتبر تحديا كبيرا للنظرية التى تنادى بأن تاريخ مجتمع ما يتطور ذاتيا بفعل القوى المادية ، وهى النظرية التى نادى بها ماركس . كما يشسير المؤلف الى أنه من السسخرية أن الكونفوشية ، التى تميزت بأنها كانت تجدد نفسها تقليديا ، لم تستطع مواجهة التحديات الجديدة للقرن ١٩ والقرن ٢٠ ، اى متطلبات المدنية الحديثة . ولكنه يؤكد أن القول بأنها ألم المرحلة التالية من تاريخ الصين . ولتأكيد ذلك المرحلة التالية من تاريخ الصين . ولتأكيد ذلك يلقى الضوء على رد الأمة الثقافي على المشساكل الاجتماعية ح السياسية .

فالكونفوشية اكتسبت تفوقا ودعمت نفسها بين نظم فكر متنافسة فى الصين التقليدية ، وقد أظهرت مقدرة فائقة على تجديد نفسها عن طريق استيعاب الأفكار الجديدة وبالمحافظة على تماسكها الداخلى . ولم تستطع البوذية ولا التاوية Taoism أن تحل محلها بصفة دائمة .

ولم تكد تحل سنة ١٨٤٠ حتى بدات الكونفوشية تتدهود بسبب تحديات من الفرب،

وحتى ذلك الوقت كان علماء الكونفوشــــبة يعملون كالمحافظين عليها والمستفيدين منها . وعندما واجهت بريطانيا الصين في حسرب الأفيون سنة . ١٨٤ كانت الصين في اتجاه تدهور في الدورة الملكية . وقد كان انتشار الفقر نتيجة للثورات والفساد البيروقسراطي وآثار الكوارث الطبيعية . وقد أضافت الدول الفربية الى تحديات الحكومة حيث قامت بفتح الصبن بالقوة العسكرية والدبلوماسية . وقد ادى الضغط الفربي الى اجبار الصين على توقيع مجموعة معاهدات غير متكافئة تعطى الأمم الفربية الحق في التجارة في عدد متزايد من الموانىء . كما أن سيول البضائع الفربية الرخيصة ادى الى الانهيار الميت للصناعة المحلية الضعيفة ، وتطور المدن وغيرها أدى الى ازدياد الهوة بين الفقر والغنى. وقد استمر مظهر الأسر الملكية حتى سنة ١٩١٢ حيث أدى الضغط الى تحول السلطة من المركز (أي الوسط) الى الزعماء العسكريين للاقاليم . ومن ثورة سنة ١٩١١ الى تماسك السلطة الشيوعية سنة ١٩٤٩ فرضت سياسة هؤلاء الزعماء تهديدا مستمرا لاستقراد جمهورية الصين . فلا الكونفوشـــية ولا الافكـار والمؤسسات الفربية المستوردة أثبتت انها قادرة على المحافظة على النظام كله .

وكنتيجة لاتصال الصين مع الفرب عن طريق الحرب والديبلوماسية والتعليم فيما وراء البحار للطلبة الصينيين وترجمة الادب افربى وتفيير البرامج الدراسية في المدارس الصينية تغلفل نطاق متسع من الافكار الفربية الى وعى المثقفين الصينيين الآخذين بالتراث الفربى . وفي أواخر القرن ١٩ واوائل القرن العشرين فان نظرية داروين في التطور، وتبادلية بروتوكين ، ومثالية شوبنهور وواقعيته ، وتطبيق ديوى ، والتحليل المنطقي لراسل

واخيرا الماركسية جميعها أثرت في المثقفين الصينيين، فقد كان ذلك عهد الخلط والالتباس الثقافي الكبير .

ولقد حاول الزعماء التقليديون للصين بعد حرب الافيون تجاهل التحدى العربى حيث آمنوا أن الكونفوشية ومبادئها العالمية يمكنها أن تقاوم طوال الوقت مع امكانية ادخال بعض الافكار الفربية القليلة لتقوية نفسها . وعلى الرغم من الروح التقليدية الا انه في الستينات من القرن ١٩ بدأ الجدل حصول مدنية الصين ، وكان هناك شبه اجماع على أنه يجب أخذ التقدم التكنولوجي مس الفرب مع استمرار القيم الكونفوشية والتعاليم الصينية كأساس المجتمع وقد رفع شاما

وفى محاولتهم للتطوير فى اطار الكونفوشية فشل التقليديون في أن يروا أن الكونفوشية نادت بامبراطورية عالمية مع الصين كمركز لها ، بينما عالم القرن ١٩ كان عالم دول قوية مع مركز القوة فى الفرب . فالصين كان عليها أن تصبح دولة قومية فى عالم غير صينى . وبانتشار التعليم في القرن الحالى أصصحت المثقفون الصينيون أكثر تعرضا للتعليم الفربى .

وقد اوضحت الخمس عشرة سنة الأولى من القرن العشرين الانتقال من الكونفوشية القديمة الى أبعاد جديدة . وبالتالى فقد بدات مرحلة « الثقافة الجديدة » محساولة من الراديكاليين الآخذين بالافكار الفربية في تشكيل الصين على نسق الثقافة الصناعية للفسرب الحديث . وبالرغم من فشل المحاولة الا أنها مهدت لحركة ؟ مايو سنة ١٩١٩ التى ظهر فيها لاول مرة الكثير ممن أصبحوا زعماء شيوعيين صينيين فيما بعد . وزعماء الثقافة الجديدة ارجعوا المصاعب والامراض الاجتماعية

والسياسية الصينية لعيوب الثقافة الصينية، ولطريقة التفكير السائدة .

وأثناء حركة } مايو بدأ البعض من الزعماء الثقافيين النظر الى الماركسية باعتبارها أهم موازن بين الصين والفرب .

ويوضح المؤلف أن ماو فى العشرينيات كان شخصية غير هامة ، واتبع نفس الطريق الى الماركسية ، ويذكر أنه وفقا لماو نفسه فانه طور اهتمامه بالماركسية خلال الفترة من سنة عمل معه كمساعد مكتبة فى جامعة بكين .

وباختصار فان الحاجة اللحة للتفيير والحاجة القومية لتأكيد أن الصين مساوية للفرب والعداء للاستعمار والهام الثورة البولشفية كلهذه كانت الدوافع الرئيسية التي جعلت من لي وماو وغيرهم شيوعيين . وقد انتقلوا في السنوات التالية لتحويل الافكار المستوردة الى ثورية في واقع صيني .

ويوضح المؤلف أن الشيوعيين الماركسيين المسينيين الاوائل برروا ارتباطهم الإيديولوجي بالماركسية على اساس أهمية دورها ، أى على اساس رشيد ، حيث اعتقدوا أن النظرية الماركسية وتطبيقها ستفيد الصين ، ولكن ما هي العوامل في الماركسية – اللينينية التي وجدت صدى لدى اتباع الصينيين ؟ يحلل الؤلف أول أسباب جاذبية الماركسية ، وهو وانها تدعى أنها نظرية علمية يمكن تطبيقها عالميا، وانها تمثل حلا شاملا لكافة المشاكل الاجتماعية التي يبحثون لها عن حل . . من ناحية أخرى فالجدلية التي نادى بها ماركس وانجلز تكمل ما آمن به من قبلهم المفكرون الصينيون مسن وجود نموذج للجدلية في الطبيعة Yun & Yang عيث أوضحت المرحلة العليا الجدلية بتطبيق حيث أوضحت المرحلة العليا الجدلية بتطبيق حيث أوضحت المرحلة العليا الجدلية بتطبيق

الشيوعية . ومن ناحية ثالثة ، فقد أوجد ماركس وانجلز الأداة الوسيلية لانتقاد الفرب، وقدمت الاشتراكية كأعلى تعبير العسدالة الانسانية . بالاضافة الى هذا فهناك عناصر أخرى في الماركسية اللينينية وجدت تقبلا مسن المثقفين الصينيين . ففكرة « تفرية » الاشخاص وعدم مقدرتهم تحقيق ذاتهم الا بالقضاء على الحوائل التي يفرضها المجتمع ، هذه النظرية وتدعيمها بافكار لينين في الاستعمار ، سدت فراغا ثقافيا لدى الكثير من الصينيين للمشاكل التي واجهتها الصين قبل الثورة ، والتي وصف ماو الصين في ظلها بانها دولة « نصف وصف ماو الصين في ظلها بانها دولة « نصف اقطاعية » ، « نصف مستعمرة » ، « ونصف صناعية » ، « ونصف

ويوضح المؤلف انه لايوجد في الفكر الصيني التقليدي ما يشبه مفهوم ماركس عن « الوعي الذاتي » للعامل فيما يتعلق بتفربته عن ذاته . والاخد في الاعتبار صفر حجم الطبقة العمالية الصناعية يجعل من الصعب على العمال قيادة الثورة . ولكن تركيز لينبن على دور المثقفين الثوريين قد يكون اوجد همزة وصل بين التقليد العلمي للمثقفين الصينييين وتركيز التقليد العلمي للمثقفين الصينييين وتركيز ماركس على اهمية تطور وعي ذاتي للبلوريتاريا . وعلى اى حال فان الوعي والاهتمام برفع وعي الجماهير في الصين تدين به الصين للماركسية للمناهدين بدلا من البروليتاريا الصناعية .

ويوضح الكاتب انه ليصبح الفرد ثوريا في الصين فى المشرينات سواء فى الاتجاه الماركسي او غيره لم يكن قرارا سهلا للمثقفين الصينيين، حيث تعرضوا للقتل والتعذيب الذى لم يقتصر عليهم انفسهم ، بل امتد في كثير من الحالات الى أسرهم .

ومع ذلك فان التفرقة التقليدية بين العمل الدهني والعمل اليدوى استمر يسيطر على اذهان الشعب كمقنن للتدرج الاجتماعي .

ويشير المؤلف في هذا المجال الى مثل دارس الطب الصيني في اليابان الذي ترك الطب وتفرغ للكتابات الثورية حيث وجد ان اصلاح عقول الافراد اهم من الاهتمام باجسادهم ، وقد مدحه ماوتسي تونج وذكر سنة ١٩٤٠ مثلا انه اكبر كاتب ثوري صيني . وفي سنة وتأثره به يبدو مسن انشائه سنة ١٩١٨ وهسو في شبابه الشاهاة المناهاة وهي تهدف لبعث الصين « كأمة بديدة» عن طريق التربية الجسدية والوطنية ، واعادة التعليم المعنوي للشباب » .

اما ماوتسى تونج وكيف اصبح ماركسيا صينيا وكيف تطور في هذا المجال فيفرد لــه المؤلف فصلين كاملين . وفي هذا المجال يبين ان كافة المواقف التي أوضحها سواء سياسة الحزب الشيوعي الصيني الموجهة من قبل الكومنترن أو الآراء والاتجاهات الخاصة للمنشقين ، لم تستطع التوفيق بين المذهب الماركسي \_ اللينيني والواقع الصيني . ولكن ماوتسى تونج وهو « معمارى » الشورة الشيوعية في الصين وزعيمها - استطاع ذلك. وقد فكر في تحويل الصين على صورة الثورة الماركسية ، ولكنه ايضا اعاد تفسير النظرية الماركسية لتلائم المتطلبات الخاصة بالشورة الصينية ، ويشير المؤلف الى ان نجاح ماو قبل سنة ١٩٤٩ يختلف كثيرا عن نموذج الزعامة الخاص به منذ ذلك الوقت .

ولقد مر تطور ماو كماركسي صيني بستة

مراحل مرتبطة ارتباطا وثيقا بنمو الحركة الشيوعية في الصين:

(۱) الفترة الماركسية الاولى ، منذ اصبح ماركسيا سنة ، ۱۹۲ . في هذه المرحلة الاولى كانت خلفية ماو عن النظرية الماركسية ضعيفة وبالتالي فقد تقبل سياسة الكومنترن المبنية على الائتلاف بين الحيزب الشيوعي والكومينتانج .

(٢) مرحلة التكوين الماوية التي بدات بتأكيده على الثورة المرتكزة على الفلاحين سنة ١٩٢٧ وانتهت بتدعيم زعامته للحزب الشيوعي سنة ١٩٣٥ .

(٣) مرحلة النضج الماوية من سنة ١٩٣٥ الى اعلامه لنظريته فى الديموقراطية الجديدة فى بداية سنة ١٩٤٠.

(٤) مرحلة الحرب الاهلية بين ١٩٤٥ \_ ١٩٤٩ .

( o ) مرحلة ما بعد النصر من سنة ١٩٤٩ الى حوالى سنة ١٩٦٢ .

(٦) مرحلة الشورة الثقافية العظيمة للبروليتاريا منذ سنة ١٩٦٢.

ويشير الؤلف الى أن هذا التقسيم عشوائي الى حد كبير ، الا أنه ييسر تتبع النمو الثقافي لماو . ثم يعرض بالتفصيل لكل مرحلة من هذه المراحل السب فتناول المراحل السابقة لعام ١٩٤٩ في الفصلين الثالث والبرابع من الباب الاول ، بينما خصص البابين الثاني والثالث (وهما بقية الكتاب) للمراحل التالية.

ويوضح المؤلف أن أهم مرحلة في النمو الثقافي لماو كانت بين توليه زعامة الحزب

الشيوعي سنة ١٩٣٥ ، وتبلور مفهومه عن الديمو قراطية الجديدة في سنة ١٩٤٠ . في خلال هذه الفترة كان ماو تحت ضفط كبير كمفكر ماركسي عما كان عليه الحال من قبل . ولقد كان للحرب الصينية اليابانية (١٩٣٥ – ١٩٣٥) اثرها في اجباره على التطلع الى الثورة الشيوعية من ابعاد اكثر اتساعا .

ولقد كان اهم ما يشعفه في تلك الفترة هو توحيد النظرية والتطبيق ، وعليه فغي هذه المرحلة هجر ماو اعتقاده الاول في أن النموذج السوفيتي (كاستراتيجية وكنوع حكومة) يمكن أن يطبق على الصين أذا أخذ في الاعتبار عدم الرضا من جانب الفلاحين ، ودعا لحلول مبنية على التجربة الخاصة بالصين ، والتي لايشاركها فيها الاتحاد السوفيتي أو أية دولة أخرى .

### الابعاد الايديولوجية:

وفي علاجه للابعاد الإيديولوجية في الباب الثانى يبدأ المؤلف ببحث اهداف ثورة ماو ، ويحاول الاجابة على عدة تساؤلات تدور حول ما هي طبيعة الثورة ؟ والى اى مدى تشبه الثورة الشيوعية الصينية الثورات الاخرى ، والى أى مدى تعتبر التجربة الصينية فريدة ، وما مدى توافق الماركسية للينينية مسع الثورة الشيوعية الصينية ؟ ما هـو أساس مطالبة الحزب الشيوعي الصيني بالمشروعية ؟ ما هي أهداف زعامة الحزب الشيوعي الصيني بالمشروعية أى ظل ماو ؟ وما هي المشاكل الايديولوجية التي بها هذه الاهداف لثورة ماو ، حيثانه يركز على الالتزام الثورى على حساب الدوافع يركز على الالتزام الثورى على حساب الدوافع المادنة ؟

والثورة أخذت معنى جديدا فى الصين ، فهي اكثر من مجرد تصرف عنيف ، فهي تعني ثورة اقتصادية اشتراكية ، وكذلك فهي ثورة

سياسية ايديولوجية ، فنية وثقافية وهذا ينطبق على ما قاله المؤلف على لسان ماو من أن الثورة « ليست حفلة عشاء » . . .

وفي مجال المقارنة بين الشورة الصينية وغيرها يشير المؤلف الى آراء مفكر غربي آخر وغيرها يشير المؤلف الى آراء مفكر غربي آخر Crane Briton في دراسية عن الشورات الانجليزية والامريكية والفرنسية والروسية حيث اوضح بعض الخصائص المشتركةلتطورها «قبل الانطلاق» — « الحمى» — « الازمة » وهي غالبا تقترن بهلوسة او هيجان — قبل ان تصل الى النقاهة . ويرى المؤلف ان الصين مرت بمراحل شبيهة بهذه خلال ثوراتها في نحو القرن الماضي . ولكن الثورة الصينية ، كما يشير المؤلف ، تضمنت بعض العناصر الفريدة ، مثل الاستعمار ، التي لم يكن لها مثيل في الثورات الاربيع الملكورة .

يقول المؤلف في مجال بحثمه في الممسرات الخاصة بالثورة الصينية ان ماو يميز بين الثورة الصينية والثورات الاخرى على اساس عاملين : الزعامة الطبيعية ووجود أو عـــدم وجود الاضطهاد الاستعماري . ففي الفرب الثورات البورجوازية - الديموقراطية قادتها البورجوازية ، والثورة الصينية قادها تحالف البروليتاريا والفلاحين تحت زعامة الحهزب الشبيوعي الصيني، وفي حالة الثورة البولشفية فان روسيا القيصرية \_ على خلاف الصين \_ لم تكن أبدا ضحية للاستعمار ، بل انها كانت هي نفسها قوة استعمارية . وانهيار الامبراطورية الصينية سنة ١٩١١ بعد عشرات السنوات من التدخل الفربي في الصين صاحبه تعميق أزمة البقاء القومى . وهذا الانهيار مثل مثيله في الامبراطورية الرومانية والعثمانية والمريطانية خلق مشكلة بناء الامة واعادة البناء . وهي تجد تعبيرها في القومية « حقيقة

ان التحول عن الامبراطورية الى الامة فى الصين تضمن تفككا اقليميا اقل كثيرا من مثيلها فى الحالات الاخرى . ولكن الصين مرت بنفس العملية وظهرت فيها دولة قومية جديدة Kuo-chia تمخض عنها النظام الامبراطورى السابق t'iensia

والرغبة الملحة للاستقلال القومي في القرن العشرين توضح كراهية الاستعمار التي بدات في الحركات الثورية في الصين . وعليه فكراهية الاستعمار كانت ظاهرة منتشرة في الصين قبل مجيء الشيوعية . وكان من الممكن استخدامها بكفاءة لتحريك الجماهير في عملية بناء الامة وهي المهمة الضرورية في بلهد سيطر لقرون الاعتقاد بأن المسئولية المدنية ( الحكم ) مسن اختصاص الطليعة فقط . ولكن تعبئة الجماهير تتطلب هدم الحواجز الاجتماعية والسياسية بين الطليعة والجماهير . وهذا يتطلب هدم الجواجز الاجتماعية والسياسية القيم القديم ، واقامة قيم جديدة ونظام جديد محلها ولذا فانماو حدد الشيوعية الصينية .

### أهداف ثورة ماو:

يوضح الولف ان مفهوم الصين الجديدة في نظر ماو هو أن تكون امة جديدة مستقلة ، حرة ، ديمو قراطية (وتعنى حرفيا في الصين موجهة نحو الشعب) ، منتعشة وقوية . وذلك كما عبر عنها سنة ١٩٤٥ . وفي سنة ١٩٤٩ حدد الاهداف في بناء دولة اشتراكية كبيرة بتحويل الصين من دولة زراعية الى صناعية . ويرى المؤلف انه ما دامت كل من الايديولوجية والسلطة السياسية لهما معنى وظيفي كوسائل والسلطة السياسية لهما معنى وظيفي كوسائل نغس الوقت ، فان الاهداف الرئيسية لثورة ماو في ضوء ماحاول النظام اقامته منذ سنة ماو في ضوء ماحاول النظام اقامته منذ سنة

١ - اعادة تنظيم الهيكل الاجتماعي الصيني

لانشاء نظام جديد للسلطة ، هيئات جديدة ، مهام جديدة ، وهيراركية اجتماعية وسياسية جديدة تتمشى مع ما يراه الحزب الشيوعي الصيني .

٢ - اعادة توجيه القيم الاجتماعية ونماذج
 التفكير عن طريق عملية مستمرة من التوعية ٤
 واعادة التعليم والتثقيف لخلق قيم ماركسية.

٣ ـ التعبئة الاجتماعية لخلق التلازم بين الدولة والمجتمع في نظام سياسي جديد « ديكتاتورية الشعب الديموقراطية » .

إ ـ تحويل الولاء والارتباطات من الجماعات الاولية التقليدية (خاصة تضامن الاسرة) الى الدولة القومية والحزب وعلاقات العمل الجديدة.

ه ـ تكوين تميز جديد على المستوى القومي والشخصي على ضوء الروح « البروليتارية »

٦ - تحسين الخبرة عن طريق تبنى اساليب تقليدية وحديثة .

٧ ـ تطبيق اشتراكية في الاقتصاد لتحقيق التنمية السريعة بوسائل جماعية .

٨ ــ انشاء دولة حديثة قوية حرة من السيطرة الاجنبية الحقيقية أو المتصورة .

وباختصار فان زعماء الحزب الشيوعي لايبدو انهم اتخذوا الماركسية لحد ذاتها ، ولا لانهم مدفوعين للسلطة وحدها . ويبدو أن ثورة ماو والسعى لبناء الامة نشات من حاجات الصين الحديثة .

ويلاحظ انه منذ سنة ١٩٥٣ نظر ماو الى الثورة الشيوعية الصينية على انها تختلف عن النموذج البولشفي لسببين اساسيين:

الاول: أن ثورة الصين بها عامل العداء للاستعمار الذي عانت منه الصين لاكثر من

قرن ، وهسو الامر الذي لم يوجسد في الثورة الروسية .

والثاني: انتقاد ماو لاتجاه اعادة النظر في الماركسية (revisionism) في الاتحاد السوفييتي منذ لينين ، ورغبته في ابعاد هذه الروح عن دولته .

مع انه ، كما يوضح المؤلف ، لايوجد هناك اختلافات كبيرة بين أهداف ماو للصين واهداف الاتحاد السوفييتي \_ فكل منهما يهدف لاقامة مجتمع قوى منتعش ومتساو عن طريق وسائل جماعية وفي ظل سيطرة الدولة والحزب . والاختلافات بينهما قد يفسرها الاختلاف في مراحل التنمية ، وبالتالي فكل منهما تواجه مشباكل اقتصادية وجيربولوتيكية مختلفة . هذا بالإضافة الى وجهــة نظر ماو المختلفة عن الطبيعة البشرية ، وما يمكن عمله لجعلها متناسبة مع الهدف الضخم لنشر المدنية . فمن الواضح أن الاتفاق على أهداف الثورة لايعنى اتفاقا على الوسائل المحددة لتحقيقها . وهذا صحيح بالنسبة للعلاقات بين الصين الشيوعية والاتحاد السوفييتي ، والعلاقات بين زعماء الحزب انفسهم .

ثم ينتقل المؤلف في الغصل السادس الى توضيح الايديولوجية في ابعاد جديدة . فيوضح ان ايديولوجية النظام الشيوعي الصيني صعبة التعريف ، ليس فقط لان مضمونها واسع ، ولكن لانها ايضا في التطبيق مرتبطة بشمدة والسياسية والتنظيم والزعامة والسياسية ، والاخلاقيات الاجتماعية . فهي في نفس الوقت مصدر المعنويات والاخلاقيات والبرنامج السياسي . فالتفرقة بين المعنويات والبرنامج السياسي . فالتفرقة بين المعنويات والسياسة ، أو بين الكنيسة والدولة كما هي معروفة في الفرب ، تعتبر أجنبية أو غريبة على التقليد الصيني : ففي ظل النظام الشيوعي في المعنويات والسلطة لاتفترقان كما لو كانت

الكنيسسة والدولة واحدا . ففي الصين الامبراطورية سيطرت الكونفوشية في كل من الدولة والمجتمع ، واليوم فان الايديولوجية الشيوعية كما يفسرها ماو تقوم بنفس التأثير. وكما كان الحال قديما فان النظام لايجوز انتقاده مثله في ذلك مثل الاسر الحاكمة في عهد الصين الامبراطورية ، ولا تنتحدي سلطته مادام يعمل وفقا للايديولوجية الرسمية . واساس مشروعية زعامة الحزب الشيوعي هي البرنامج الثورى للحرب الذي ينادى بأنه سيأتي بالقوة والرخاء للامة الصينية . ولكن يلاحظ المؤلف أنه منذ سنة ١٩٦٢ فأن أفكار ماو تذكر على انها السلطة الأسمى . وربما يكون السبب في هذا محاولة الرد على بعض زعماء الحزب الذين بداوا ينادون بالطريق الرأسمالي .

ولتحقيق اهداف الحزب السابق الاشارة اليها أخذ الشيوعيون الصينيون على عاتقهم ايجاد حوار بين الزعامة والجماهير بفرض تعبئتها واشراكها في الحياة الاجتماعية والسياسية . ويوضح المؤلف أن تنظيم الجماهير له اهمية خاصة لتحقيق الهدف ، وهو يقع على مستولية الكادر وزعماء الحزب ، وعليمه فان تدريب وتعليم الكوادر يجب ان « يحتل المكان الاول في البرنامج التعليمي العام » . والزعامة والمسئولية تأتى معها بالحاجة الى النظام . فزعماء الحزب والكادر يتوقع منهم أن يكونوا أشداء مع انفسهم كما هم مع الآخرين . ويشير المؤلف الى ان ماو فى تنفيذ السياسة القومية معروف بانه صارم مع نفسه ومع عائلته والمقربين اليه . فابنه An-Ying قتل اثناء الحرب الكورية . والثورة الثقافية تمدنا بامثلة عن رغبة ماو في ابعاد اكثر المقربين اليه عندما لاتتفق تصرفاتهم

مع آرائه في « المجتمع الصالح » وطريقة الوصول اليه .

ويتعرض المؤلف لدور الايدولوجية في عملية التحول الاجتماعي والبناء . فمع ان الاهداف التي وضعها الحزب جاءت بتوجيه عام للدولة باكملها ، الا ان الحزب مازال محتاجا لايجاد اتفاق على طرق تحقيق هذه الاهداف . وكذلك فهو محتاج لتنظيم فعال لتحقيق الاستقرار والتناسق ، وايجاد الاساس اللازم للعمل . وقد مثلت الايديولوجية روح النظام كله بينما مثل التنظيم جسده . والنظام كله يقوم على السلطة النابعة من نواة مركزية لعمل السياسة في اعلى هيراركية الحزب ، وتصل الى الجماهير عن طريق اجهزة التوجيه في الحزب وكوادره وكوادر الدولة واجهزتها .

وايديولوجية الصين الشيوعية هي في نفس الوقت مصدر ومشرع المعنوية والسلطة . وهي في هذا تشبه الكونفوشية التي حلت محلها . ومع ان مضمون ايديولوجية الصين تفير ، الا ان هذا لا يعنى بالضرورة ان دورها قد تفيير . فهناك استمرار بين الكونفوشية والشيوعية كايديولوجية . ويوضع المؤلف الوظائف الرئيسية للايديولوجية في الصين :

ا ـ تقديم أمل للملايين من الصينيين الموجودين الله الله عاصروا عثرات السنين من الفقر والحسرب والمرض والجسوع والضياع . فالايديولوجية تعد بتحقيق السلام والرخاء للامة بعد القضاء على قوى « الشر الداخلة والخارجية » .

٢ ــ تقدم الإيديولوجية للنظام الشيوعى الصينى
 اطارا ثقافيا جديدا لتفسير عملية التفيير
 التاريخى ، اى تقدم نظاما فلسفيا جديدا .

والنظام يقوم على ان الفكر الانساني مقسم الى مدرستين : احدهما ميتافيزيقية والاخرى ديالكتيكية او جدلية . ويعتبر ماو الفلسفة الماركسية في المادية الجدلية اسمى من الاتجاه الآخر في محاولة تفسير التاريخ . وهو في هذا يتفق مع الزعماء الروس ، وهذا الاتجاه يؤدى منطقيا الى تفهم التطبيق الذي يعتبر عنصرا الساسيا آخر في الايدلوجية الرسمية للحزب الشيوعي . فالمعرفة غير منفصلة عن التطبيق والاخيرة وسيلة للاولى . فمن اهم افكار ماو للمعرفة ، الجدلي في مظهره والموجه نحسو للمعرفة ، الجدلي في مظهره والموجه نحسو التطبيق ، فان الايديولوجية الماوية يمكنها ان تنادى بتفوقها على الميراث الفلسفي الصيني بما فيه الكونفوشية نفسها .

٣ - الايديولوجية في الصين الشيوعية تقدم مجموعة اهداف ومؤسسات وبرامج قومية . وقد سبق أن ذكرنا أن هذه الأهداف الثورية هىمصدر مشروعية الحزب . كماان الماركسية - اللينينية امدت الصين الشيوعية بالاساس النظرى للمؤسسات التي انشأها الشيوعيون الصينيون والدولة الجديدة يتزعمها الحزب الشيوعي وتقوم على جبهة متحدة لاربعطىقات هي ( العمال ١١لفلاحون ١١لبورجوازية الصغيرة في المدن والبورجوازية القديمة ). والفاء الملكية الخاصة لوسائل الانتاج كان اهم تفيير جاء به الشيوعيون ، ولكن بالاضافة الى هذا ادخلت المديد من التفييرات . والايداوجية اسمى من التنظيم ، بدليل انه في أثناء الثورة الثقافية اوقفت التنظيمات المنصوص عليها في الدستور ونفس المشل بالنسبة للحرب . ودور الايديولوجية يحجب القانون نفسه . والقوانين والمراسيم الخاصة بالنظام لها جدورها في المبادىء الايديولوجية ،

وقد اعطيت القيادة للسياسة ، واخضعت المصالح الخاصة للمصالح العامة ، وبالتالي فان آراء المنادين « باعادة النظر (revisionism) التى تطالب بحوافز شخصية اكبر ، وتقليل التقشفالا قتصادى وتقليل الضغط الايديو لوجي قد انتقدت ، وهاجمها الماويون سنسة قد انتقدت ، وهاجمها الماويون سنسة ويؤكد المؤلف ان معنى اعطاء القيادة للسياسة يتغوق على الاعتبارات الاقتصادية الخالصة والمصالح الخاصة .

٤ - الايديولوجية تمد المجتمع الصينى بمجموعة جديدة من القيم المعنوية الاساسية التى بموجبها يقوم الافراد والجماعة ككل بالحكم على كافة الافكار والتصرفات . ونظام القيم الجديدة هذا في قلب ما يسميه ماو « الثقافة الجديدة » أو «الثقافة البروليتارية» التى حلت محل «الثقافة الاستعمارية» و « شبه الاقطاع » .

واهم قيم «الثقافة الجديدة » هى: القومية والعلمية والشعبية . كما ان الايديولوجية تركز على وجه الخصوص على روح التضحية اللذاتية . وافكار ماوتسى تونج التى حجبت الماركسية ـ اللينينية واقعيا في الصحف الصينية في الستينات ، اشير اليها على انها قنبلة ذرية روحية « (Spiritual A-Bomb).

ويوضح المؤلف ثلاث وسائل رئيسية لبث هده القيم أولها: التأكيد على سمو المادية المجدلية على الفلسفات الميتافيزيقية لكل مسن الفرب والصين التقليدية بحيث يمكن انتزدهر «الثقافة الجديدة» القائمة على المادية الجدلية وتمحى كافة آثار الثقافة الجديدة . وثانيها: مجهودات تعليم الجماهير وتدعيم الترشيد . وثالثها: التركيز على صراع الطبقات الملى اعتبر مفهوما موحدا وقد حل محل التركيسز الكونفوشي على التناسق والتكيف المتبادل .

فالشيوعيون الصينيون يؤمنون بأن التقدم ينتج من عملية جدلية للوحدة والتصارع ثم الوحدة ثانية . والصراع الطبقى نظر اليه على انه علاج لكافة الاتجاهات التى يعارضها النظام (ويلاحظفي هذا المجال ان المؤلف عاد من جديد الى التوسع فى تحليل الصراع الطبقى الامرالادى سبق ان بحثه تحت عنوان مستقل) .

٥ \_ الايديولوجية تقدم مجموعة مفاهيم وتعبيرات وافكار عن طريقها يفسر الافراد العالم حولهم ويتصلون مع بعضهم البعض ، فهسى تعمل على توحيد تفكير الحزب والجماهير بانشياء لفة موحدة لمناقشية الإهداف القومية والوسيلة الرئيسية في هذا المجال هي الصحافة الصينية التي لا يقتصر دورها على الدعاية وبث العقيدة ، بل تقوم ايضا بالاتصال السياسي الواسع . وعملية الاتصال السياسي معروفة فى الصين « بالعمل الايديولوجيي » ويشير المؤلف الى كيف أن الحزب استطاع بفاعلية ان يحول سلبية الفلاحين الى تأييد ايجابي للنظام الشبيوعي أثناء الحرب الاهلية . وأحد اسس النجاح الرئيسية للحزب هي نظام اتصاله بالجماهير . والحزب يحرص على الا تقتصر الكواردر فيه على تكريس مجهودها لاهداف الحزب في خدمة الجماهير بل يجب ان تندمج مع الجماهير في روح تضامن ، وتقودهم في تحقيق برنامج الحزب ، واعتبر ماو « الخط الجماهيري » هذا وسيلة اساسية في زيادة الانتاجية .

٢ - الابديولوجية تقدم مجموعة ادوات منهجية للتحليل الجدلي، ولعل اهم ماتقدمه الابديولوجية الماوية هـو « واحد مقسـم لاتنين » وبموجب التفسير الرسمى للحزب الصينى يعنى هــدا المبدأ أنه يجب النظر لاى شخص ، أو لاى عمل

من جهتين: يفحص المظاهر الحسنة والناقص، ويستخدم هـذا في الصين كأسلوب للنقد الذاتى.

. . .

### الايديولوجية والتطبيق منذ سنة ١٩٤٩ : \_

ينتقل المؤلف في الباب الثالث والاخير الى بحث الايديولوجية والتطبيق في الصين منذ سنة ١٩٤٩ ، ١٥ منذ نجاح الثورة الشيوعية فيها . فيوضح ان الشيوعيين عندما انشأوا نظامهم سنة ١٩٤٩ واجهتهم عدة مشاكل مباشرة في كافة اوجه السياسة الحكومية مع الحاجة لاتخاذ قرارات حول هيكل ودور الحكومة والحزب اواعادة بناء وتنمية الاقتصاد وتحديد خط عام ، وتطوير سياسة خارجية مناسبة ونظام دفاع ، وخلق مجتمع جدید . ومع ان المثاليات الشيوعية كانت متعمقة في كافة زعماء الحزب الا ان تطبيقها تطلب النظر الى أبعاد جديدة مختلفة . ويبين المؤلف أن أتساع نطاق السياسات الممكنة التطبيق، والافضليات الشخصية التي يعكس تحقيقها تجارب مختلفة وتفسيرالمثاليات والمستوبات التي تحددها الايديولوجية الشيوعية ، جعلت من الصعوبة بمكان ايجاد اتفاق على السياسة يتمشى مع الاتفاق على الاهداف . وعليه فقد ظهرت في الخمسينات عدة مجادلات أساسية حول السياسة ، يستعرضها المؤلف بالاشارة الى الحرب الكوربة والسياسة العسكرية والسياسة الخارجية ، وبعض المسائل المهمة الاخرى التي لا يتسمع المجال للتعرض لها بالتفصيل .

وفى ختام بحثه يلخص المؤلف اهم الافكار والآراء التى وصل اليها خلال تحليله الطويل . وهو يشير الى ان الماويين يؤكدون ان فكر ماو يمثل « ميكروسكوبا وتلسكوبا » لاهدافهم

الثورية وانه الوسيلة لتحليل مشاكل الحاضر واعداد السبيل للمستقبل العظيم . .

ويعنينا من الختام نظرة المؤلف لمستقبل الايديولوجية في الصين ، وفي هذا يبين !ن توعية الجماهير للثورة وقلب الطبقة الحاكمة لخلق نظام بروليتارى تختلف عن تخليد روح هذه الثورة وامكانية التحكم فيها . وقد عمل ماو بازدياد حتى سنة ١٩٦٨ على الالتجاء الى الشباب كحاملى الروح الثورية الحقيقية . ولكن هناك مما لا شك فيه اختلافات نوعية بين جيل ماو والاحيال الشابة .

ويوضح المؤلف انه بنهاية الستينات قدر أن . } ير من سكان الصين أقل من ١٧ عاما . وهؤلاء الشبباب والامة باكملها تعرضوا لاكبر حملة للتوعية والبث العقائدى عرفها التاريخ البشرى . وبث الثورية في الشباب جاءت بثمارها في المرحلة الاولى للثورة الثقافية حينما قاموا باعمال عنيفة ومدمرة بلا فائدة ، ولكن اخضاعهم سنة ١٩٦٨ لا بد وانه قد جاء ، كما يقول المؤلف ، بانتشار البلبلة بين الشباب ، وربما عدم الرضاء أيضا. وماو يتحمل المسئولية الكبرى في خلق هذه الثورية في الشباب ثم اخضاعها وقهرها . ولكن مستقبل الصين كما يقول المؤلف يتوقف على هؤلاء الشباب ، وان المستقبل هو الذي سيحكم على ما اذا كان اخضاع الحرس الاحمر سيترك ذخيرة من السخرية عن اساليب واهداف ثورة ماو ، او أن فكر ماو سيستمر من بعده ، وليس من المؤكد ، كما يقول المؤلف ، أن خلفاء ماو المباشرين ـ الذين ليس لهم تاريخه الثودى ولاجاذبية شخصيته يمكنهم ان يحافظوا على كثافةالتوعية الايديولوجية التىميزتمجهودات ماو في تعبئة الصين من أجل المهمة الضخمة لنشر المدنية في الامة الصينية - ولكن يسرى

المؤلف ان تقليد الزعامة الايديولوجية لن يهجر حيث انه موروث من الصين القديمة واستمر لنحو ٢٠٠٠ عام .

ويختم المؤلف كتابه بالقول بان الشيوعية الصينية ، بتطبيقها للايديولوجية على ظروف ملموسة ، وباستخدام التجربة لاثراء الايديولوجية وازدهارها ، فانها ستستمر على ما يبدو ، وان امكانية هذا تعتمد على هده العملية التي لا تكف عن القيام بالتجديد الذاتي.

• • •

وبعد فهذا الكتاب يمثل جهدا كبيرا للولف فى تقديم عمل علمى استطاع ان يسهم فى الاجابة على السؤال الذى يشفل الكثيرين عن كيف استطاعت الزعامة الصينية فى ظرف سنوات قليلة ان تغير المجتمع الصيني وذلك بتركيزه على الديولوجيتها الثورية .

والمؤلف كان موضوعيا وعلميافى تحليله ، فلم يتحيز لاى جانب او لاية ايديولوجية ، بل قام بعرض الحقائق و تحليلها ، وغني عن القول ان الكتاب دسم ملىء بالمعلومات المترابطة والتحليل الذى يتطلب جهدا كبيرا في القراءة الانجليزية والصينية مكنته من دراسة الكثير من التعبيرات المتعلقة الوثائق ، ومعرفة كثير من التعبيرات المتعلقة بالايديولوجية الصينية التى ما كان ليستطيع ان يفهمها لولا معرفته باللفة الصينية .

ومع القيمة العلمية لهذا الكتاب الا ان هناك بعض الانتقادات الشكلية والموضوعية . وادل ما يؤخذ على المؤلف هو انه فى تعريفه للمفاهيم فى معناها المجرد – كالايدلوجية مثلا – اعتمد على آراء البعض من الكتاب الغربيين الثانويين

الذين عرفوها من وجهة نظر غربية ، وبالتالي قصروا تطبيقهاعلى الاوضاع الفربية بينماهناك التعاريف التي اصبحت مستقرة ومتعارف عليها ... والتي تعالجها كظواهر عالمية ، ومع ذلك لم يتعرض لها المؤلف . ومن هنا انتهى المؤلف الى ان الايديواوجية الصينية تختلف عن مثيلاتها في الغرب ــ كما يوضح في ختـــام بحشه ـ لانها لا تمثل المصلحة الخاصة لاية مجموعة معينة ، ولكن المفروض انها تمثــل ينبوع الحكمة للمجتمع باكمله . وفاته ان هذا هو نفس الدور الذي تلعبه الايديولوجية في الدول النامية بصفة عامة. فمثلا احد التعاريف الاكثر استقرارا للأيديولوجية هـو انها تمثـل مجموعة المبادىء والافكار التي تنادى بها الطليعة او الصفوة في مجتمع ما عن هذا المجتمع حاضره ومستقبله والايديولوجية تتضمن مجموعة من الافكار والمبادىء وبرنامجا للعمل على تطبيقها ٠٠ والمؤلف وان كان قد افاض في تحليل الايديولوجية في شقها الاول ، الا انه لم يعالج بنفس الاهمية شقها الثاني .

ومن الملاحظات الاخرى ان المؤلف لم يهتم اطلاقا بالدول النامية لا في المقارنة بين الوضع في الصين وبينها ، ولا في توضيح احد الاركان الرئيسية في الايديولوجية الصينية في ابعادها الخارجية الذي يهدف الى جعل الصين نموذجا للتنمية للدول في العالم الثالث ، وزعيما لمسكر يضمها في مواجهة الاتحاد السو فييتي .

ومع أن من أكثر تحليلات المؤلف تشويقا هو تحليله للثورة الصينية في ضوء مراحلها المختلفة ( وهي مراحل ما قبل الانطللاق ، والحمى ، والازمة ثم النقاهة ) التي وأن كأن قد استعار المراحل في شكلها المجرد من فكر آخر ، الا أنه بتطبيقه لها على الصين أعطى

تشويقا كبيرا للقارىءعن ابعاد الثورة الصينية. ولكن مع عمق تحليله في الثورة الصينية التي من أهم دوافعها الاستياء من الاستعمار مبع تدهور القيم الاجتماعية القائمة . لم يشر المؤلف ، ولا مجرد اشارة الى الثورات القومية في الدول النامية ، والتي تتشابه مع هذه في نفس الاساس ، اى الدوافع ، وان اختلفت معها في المضمون ، فأمثلته في الثورة والمقارنة كانت قاصرة على بعض الدول الفربية مسع الاشارة الى الاتحاد السوفييتي وقد اعتبرها جميعا مختلفة عن النموذج الصيني ، لانهـا جميعا لم تكن مستعمرةبل كانت نفسها تمارس الاستعمار ، من ناحية اخرى يلاحظ أن من اكثر الموضوعات تشويقا همو المقارنة بين الايديولوجية حديثا والايديولوجية قديما ، أو بين أفكار ماوتسى تونغ والكونفوشية ... ولكن يلاحظ في هذا الشأن أن الكثير من هذه الافكار جاءت من قبل في كتاب Chincse Village in Early Communist Transition الذي ونشرته مطبعـــة MIT في كمبردج ، مسشوستس في الولايات المتحدة الامريكية . ويبدو أن المؤلف تأثر بهذا الكتاب ، وإن كان لم يعطه حقه ولم يشر اليه في الهامش بـــل اكتفى بذكره في قائمة المراجع في آخــــر الكتاب.

ومما يمكن أن يوجه للمؤلف من انتقادات هو أنه قد اغفل تماما النواحى الاجتماعية وأثرها في الايديولوجية وفي الزعامة . فلم يوضح مكان الثوريين الصينيين مثل ماو وأسلافه وغيره من الزعماء في الهرم الاجتماعي الصيني . صحيح أنه ذكر أنهم من المثقفين لكنه لم يذكر انتماءاتهم الطبقية الاصلية التي كان لها بلا شك آثارها على اتجاهاتهم الثورية.

كما أغفل المؤلف تحليل زعامة ماو وطبيعتها، فقد ركز على فكره ولكن ما هي شخصية ماو التى كانت وراء هذا الفكر ؟ فمما لا شك فيه أن ماو ينتمي الى قائمة الزعامة الروحية الجاذبة المعروفة باسم Charismatic Leadership ولكن المؤلف في كل كتابه لم يشر اليها ولم يحللها كظاهرة تستحق الدراسة ، والمسرة الوحيدة التى ذكر فيها هذه الكلمة كانت في ختام البحث حيث قال ان خلفاء ماو ليس لهسم بالضرورة تجربة الثورة ولا زعامته الروحية بالجاذبة ، وقد اغفل تحليله هذه الزعامة كليسة في بحثه ،

من ناحية أخرى لم يعط فكرة واضحة عن مستقبل الايديولوجية الصينية واتجاهاتها من خلال الزعامة في الصين . فلم يبين رؤيته لخلافة ماو ، وقد أشار عرضا الى أن لين بياو يعتبر وريثه المرتقب ولكن لين بياو وكما نعر ف ابعد تماما عن مسرح السياسة ثم مات مؤخرا فما هي الاتجاهات الاخرى القائمة من خلال الزعامة في الصين .

بالإضافة الى ما سبق ذكره من انتقادات وتقييم يلاحظ أن المؤلف لم يعالج بأى عمق الر الايديولوجية على السياسة الخارجية الصين . فلم يتعرض مثلا ولا حتى بمجرد الاشارة الى تأثيرها على البانيا التى تعتبر أهم حليفة للصين ، والتى اتبعت خط الصيين وانشقت عن زعامة الاتحاد السوفييتي ، كما لم يتمرض لدول العالم الثالث ولم يشر اطلاقا الى رؤيتها لافريقيا أو امريكا اللاتينية - خاصة كوبا - كما لم يشر الى الهند ، والمؤلف وان كان قد اشار الى أن الصين اختلفت مع الاتحاد السوفييتي حول مفهوم التعايش السلمي الذي تفهمته الصين على أنه تعايش مع دول المعسكر الاشتراكي ، وتقبل للتعايش السلمي مع دول

العالم الثالث غير المنحازة وفي الدرجة الثالثة امكانية للتعايش مع الدول البورجوازية التي لم تعد تمارس الاستعمار ، الا انه لم يشر مثلا الى أن المؤتمر التاسع للحزب الشيوعي الصيني في ابريل سنة ١٩٤٩ ـ الذي سبق أن أشار اليه في مواضع أخرى - قد أكد أكثر من مرة على التعايش السلمي للصيين مع غيرها من النظم ، حتى الرجعية منها ، وعدم التدخل في شئونها الداخلية . الامر الذي يعتبر تفييرا كبيرا في الايديولوجية الصينية في أبعادها الخارجية التي كانت تركز أساسا على الثورية وعدم قبول المساومة أو التعايش مع النظم الرجعية ، فلم يتعرض المفكر الى هذا التغيير الذي خرجت به الصين من الثورة الثقافية ، والذي اعتبره الزعماء الصينيون تفييرا في التكتيك وليس في الاستراتيجية ، ولكنه على أى حال تغيير ايديولوجي يجلدر بحثه . ولم يتعرض المؤلف الى الانتكاسة التي عانتها الصين ، خاصة في افريقيا ، في مرحلة الثورة الثقافية وما قبلها مباشرة الامر الذى أثر على دبلوماسيتها وصورتها في العالم ودفعها لهذا التفيير الذي يعتبر جذريا . وربما كان تحليل المؤلف عن الثورة في مرحلة النقاهة ذا فائدة لو طبقها على السياسة الخارجية . كما لم يشر المؤلف اطلاقا الى أثر ايديولوجية الصين الثورية في عدم انضمامها للامم المتحدة وأثر التغيير الذى بدأ منذ أوائل ١٩٦٩ على صورتها وعلى قبولها في الأمه المتحدة الذي تم منذ عامين .

ومن الملاحظات العامة ان المؤلف في كثير من الاحيان أشار الى تنظيمات واحداث تاريخية في الصين دونأن يعرفها ولو حتى في الهامش، ولم يقتصر هذا على ما درجت معرفته ، مثل الكومينتانج والكونفوشية بل تعداه الى الاحداث والمفاهيم التي لايعرفها سوى المتخصص في

الشئون الصينية ، مثل حركة ينان أو حركة المائة زهرة والتاوية وغيرها ، بل أنه في بعض الاحيان أشار ألى تفييرات بالصينية ولم يعرف معناها بالانجليزية .

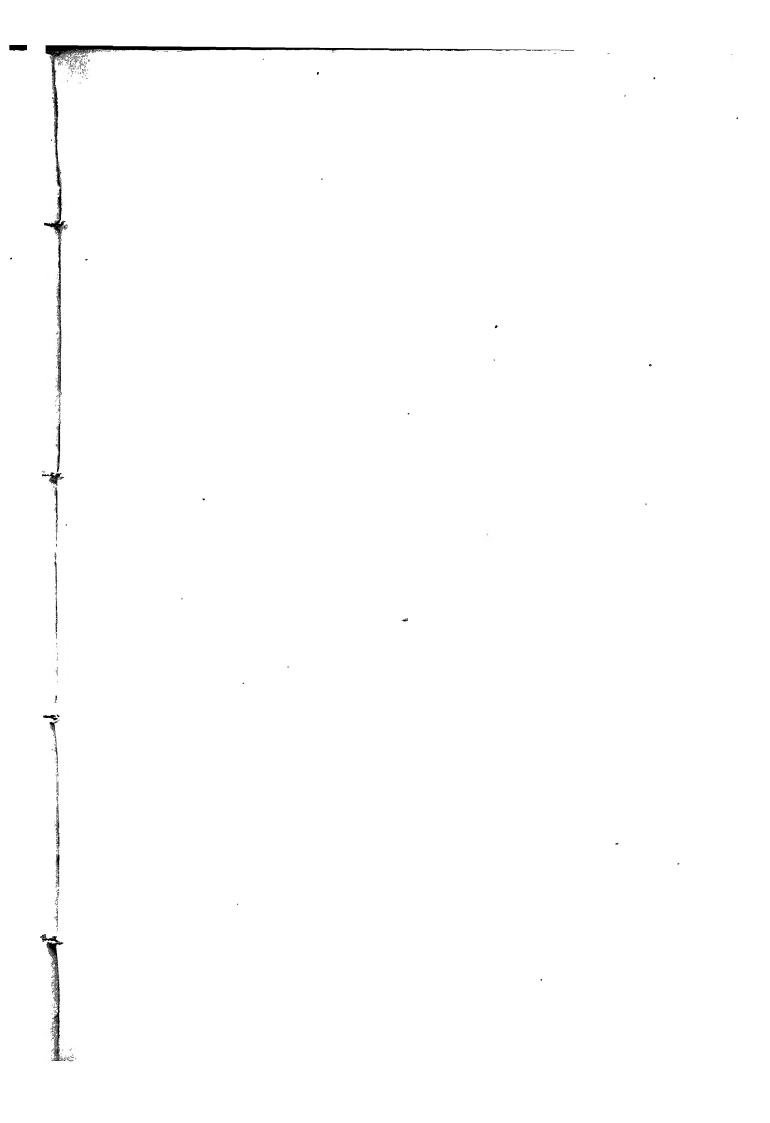
وأخيرا وليس آخرا فان من الملاحظيات العامة أيضا أن المفكر كان يفقد حماسه في التحليل كلما قربنا لنهاية الكتاب . وأكشر ابوابه تشويقا كان الثاني وهو الخاص بالابعاد الايديولوجية ، ثم الاول وهو الخاص بالابعاد التاريخية ، ثم الثالث وهيو الخياص بالايديولوجية والتطبيق منذ سنة ١٩٤٩ ، الأمر الذي يجعل القارىء يتساءل عن حكمة

المؤلف من افراد نصف عدد فصوله للباب الاخير مع تكرار افكاره من فصل لآخر وتكرار ما سبق أن تعرض له ، خاصة في الباب الثاني، ربما يكون السبب في عدم تشويق الباب الاخير هو انه ركز فيه على موضوعات اصبحت دارجة خاصة الثورة الثقافية التي أفرد لها وحدها اربع فصول متكررة تقريبا وكان من المكسن دمجها جميعا في فصل واحد أو اثنين على الاكثر بدون أن يتأثر الموضوع .

وأخيرا فان هذه الانتقادات لا تؤثر على هذا العمل الضخم والمساهمة العلمية التى قدمها المؤلف .

### من الكتب الجديدة كتب وصلت الى ادارة المجلة ، وسوف نعرض لها بالتحليسل في الاعداد القادمة

- (1) Beals' Alan R., George and Louise Spindler, Culture in Process, Second Edition, Holt, Rinehart and Winston, 1973.
- (2) Bell, Colin and Howard Newby, Community Studies, An introduction to the socieology of the local community, George Allen & Unwin Ltd., 1971.
- (3) Cullingworth, J. B. Problems of an Urban Society, Vol. 1. The Social Framework of Planning, George Allen & Unwin Ltd. 1972.
- (4) Kanfer, Frederick H. and Phillips, Jeanne S., Learning Foundations of Behaviour Therapy, John Wiley & Sons, Inc., 1970.
- (5) Popper, K. R., The Open Society and Its Enemies, 2 Vols., Routledge & Kegan Paul, 1969.



## العدد التالي من المجلة

## العدد الثاني المجلد السادس

يولية اغسطس سبتمبر ١٩٧٥ قسم خاص عن الفكر الاسلامى بالاضافة الى الأبواب الثابتة

الخسليج العسرب السعود سية البحسربين لیرات ملیبًا ربايايت ٥ ٣ ريالايت ٥ 50-٤.. 900 اليمن الجنوبية فلس قرشا ٤., 30 بابيے ريايس ٥ر٤ دنانیر ملیم دراهم فلس 0... ٣.. ب لىيرة فلسسًا ۵,۲ 500

المراء المراء

بطبعة حكومة الكويت